
a cura di SERENA MAURIELLO

V
o
ci d

ella p
ersu

asio
n
e

M
A

U
R

IELLO
 (a cu

ra d
i)

R
IF

R
A

Z
IO

N
I

Voci  
della persuasione
Scrittrici e retorica nell’Italia  
del Rinascimento





Come una luce esce rifratta 
da un prisma scomponendosi 
in più colori, così la lente del 
critico può far scaturire dalla 
sua analisi una molteplicità di 
prospettive interdisciplinari. 
“Rifrazioni” promuove quindi 
un approccio comparativo a 
tutte le discipline dell’italia-
nistica, raccogliendo studi che 
affrontano questioni letterarie, 
linguistiche o storiche attraverso 
un ampio spettro di metodologie 
critiche, echi interpretativi volti 
ad aprire nuove piste d’analisi. 

Il comitato scientifico è 
composto da esperti di diverse 

discipline – dagli studi di gene-
re alla traduttologia, dall’uma-
nistica digitale alle letterature 
comparate – ed è attento alle 
suggestioni interpretative delle 
varie scuole di italianistica. 

“Rifrazioni” si offre come in-
terlocutore per quanti propongo-
no lavori innovativi basati sulla 
compenetrazione di approcci 
metodologici solitamente distan-
ti ed è uno spazio collaborativo 
aperto al dialogo con i lettori e 
gli autori. 





Voci della persuasione
Scrittrici e retorica nell’Italia  
del Rinascimento

a cura di SERENA MAURIELLO

introduzione di Luca Marcozzi e Serena Mauriello

UNIVERSITÀ



tab edizioni

© 2026 Gruppo editoriale Tab s.r.l.  
viale Manzoni 24/c 
00185 Roma 
www.tabedizioni.it

Prima edizione febbraio 2026
ISBN versione cartacea 979-12-5669-348-1 
ISBN versione digitale open access 
(licenza CC BY-NC-ND 4.0) 979-12-5669-349-8

Volume stampato e messo on line in open access con i fondi del Progetto PRIN 2022 
PoetRi: Poetesse del Rinascimento. Finanziato dall’Unione europea –  
Next Generation EU, Missione 4 Componente 1 (CUP F53D23007570006).



Indice

p.	 9	 Introduzione di Luca Marcozzi e Serena Mauriello

	 19	� Retorica, satira, e sovversione nell’“In asinarium funus 
oratio” di Laura Cereta

		  di Maria Sole Costanzo

	 43	� Contaminazioni verbo-visive nelle “Rime Spirituali” di 
Vittoria Colonna

		  di Matteo Petriccione

	 71	� Vittoria Colonna: un “exemplum” retorico e un “exem-
plum” di donna

		  di Giulia Lanciotti

	 91	� Persuadere alla virtù. Chiara Matraini e il modello iso-
crateo, tra oratoria ed epistolario

		  di Cristina Acucella

	 119	� «Comporrai una qualche operetta e a qual raro giovi-
ne la manderai». Commistione di modelli e persuasione 
amorosa in “Urania” di Giulia Bigolina

		  di Giada Tonetto



8� Indice

p.	 143	� «Scrivete la cagion del mio dolore». Retoriche del la-
mento nella lirica di Gaspara Stampa 

		  di Veronica Andreani

	 167	� Tra poesia e retorica. Su alcuni cambiamenti stilistici 
e formali nel primo canto della “Scanderbeide” di Mar-
gherita Sarrocchi 

		  di Angelo Chiarelli 

	 187	� «Come ne’ teatri». La retorica nelle “Rime” di Isabella 
Andreini 

		  di Matteo Bosisio

	 225	� Il martirio nella retorica del magnifico. Per una analisi 
di forme e stilemi nelle narrazioni agiografiche di Lucre-
zia Marinella 

		  di Carolina Truzzi

	 247	 Indice dei nomi
	 255	 Autrici e autori



Introduzione

Voci della persuasione. Scrittrici e retorica nell’Italia del Rinasci-
mento raccoglie le comunicazioni presentate nell’omonimo 
convegno internazionale tenutosi a Roma (Università degli 
Studi Roma Tre e Notre Dame Rome) il 25 e 26 settembre 
2025, nella sede delle attività di divulgazione del PRIN 2022 
PoetRi: Poetesse del Rinascimento, con il sostegno dell’In-
ternational Society for the History of Rhetoric e dell’Uni-
versità Notre Dame Rome.

La ricerca PoetRi ha avuto l’obiettivo di ricostruire la 
produzione poetica complessiva delle autrici del Rina-
scimento, indagando la sua cornice storico-culturale ma 
soprattutto letteraria, e conducendo una ricognizione 
bio-bibliografica complessiva sulle protagoniste della scena 
poetica cinquecentesca. L’impatto della scrittura poetica 
delle donne nel XVI secolo si è esteso ben oltre la sua epoca: 
l’indagine su di essa, finora rivolta soprattutto agli aspetti 
sociali della scrittura, ha talvolta tralasciato gli aspetti più 
strettamente letterari, legati alla tecnica compositiva, allo 
stile, alla retorica, e tale carenza è evidente se si considera 
la scarsità di edizioni commentate. Una conoscenza ampia 
e articolata della produzione poetica femminile rinasci-



10� Introduzione

mentale passa necessariamente dall’indagine sulla scrittura 
delle autrici e sul grado di adesione o distanza della loro 
produzione rispetto ai canoni retorici consolidati. Pur con-
centrandosi sulla poesia, la ricerca non ha potuto ignorare 
la varietà di scritture rinascimentali: epistolari, testi spiri-
tuali, libellistica prodotta nel dibattito religioso, dibattito 
poetico nei circoli letterari, poesia d’occasione o encomia-
stica nelle accademie. A questa varia produzione ha guar-
dato la ricerca PoetRi, con l’obiettivo di porre nuove basi 
contestuali, documentarie e storiche per la ricostruzione 
del corpus delle opere prodotte dalle poetesse del Rinasci-
mento, analizzando il rapporto delle autrici con la cultura 
letteraria coeva e con la sua espressività. Il censimento, la 
digitalizzazione e l’indicizzazione dei testi poetici e la rico-
struzione bio-bibliografica delle autrici hanno portato alla 
creazione di un atlante digitale delle poetesse del Rinasci-
mento pubblicato on line e in accesso aperto sul portale 
www.poetri.uniroma3.it, che nutre l’ambizione, con la sua 
architettura volta alla piena accessibilità e interoperabilità 
dei dati, di proporsi come vantaggioso mezzo di accesso a 
tutte le informazioni necessarie per uno studio approfon-
dito dell’oggetto individuato (le poetesse attive tra l’inizio 
del XVI e il primo quarto del XVII secolo). Per ciascuna 
autrice sono stati verificati e riscritti i profili biografici (in 
più di un caso con diverse novità storico-documentarie e 
interpretative), raccolte bibliografie aggiornate, fornite in-
dicazioni archivistiche; delle poetesse sono stati proposti 
testi digitalizzati, con particolare attenzione alle antologie 
cinquecentesche e seicentesche che raccolsero le loro opere. 
Il database, grazie all’impiego di tecnologie del Semantic 
Web e dei Linked Data, collega in maniera immediata te-

http://www.poetri.uniroma3.it


Introduzione� 11

sti, autrici e contesti, fornendo uno strumento di lavoro 
essenziale, in vista di una conoscenza sempre più ampia e 
sistematica della letteratura rinascimentale prodotta dalle 
donne. A questa attività di censimento su larga scala sono 
stati affiancati seminari metodologici, incontri di ricerca, 
giornate di studio e convegni utili sia per programmare l’at-
tività, sia per discutere i primi risultati, sia per consolidare 
la rete di studiosi coinvolti. L’obiettivo a lungo termine del 
progetto è fornire, con gli strumenti digitali messi a punto, 
ma anche con gli approfondimenti le ricerche puntuali e 
con le edizioni e i commenti programmati, una visione in-
novativa della letteratura del Rinascimento, restituendo la 
ricchezza e la complessità di un fenomeno che ebbe grande 
rilevanza culturale e sociale quale quello della scrittura del-
le donne.

Il convegno, nato nell’alveo di PoetRi, ha esplorato uno 
dei temi individuati nel progetto: quello cioè relativo agli 
aspetti formali della produzione letteraria e poetica delle 
donne del Rinascimento. Esso ha raccolto interventi non 
solo dedicati alla lirica ma più in generale alla totalità della 
produzione scrittoria delle donne attive nel panorama cul-
tura italiano del Rinascimento. La ragione di questa scelta 
proviene dall’attività di schedatura svolta nella sede del 
progetto, che, seppur mirata al censimento lirico, ha trac-
ciato l’intera produzione letteraria delle scrittrici apparte-
nenti al corpus. Oltre alla poesia, la cui prolificità rimane 
indiscussa, è stato possibile individuare una grande varietà 
di generi in cui le donne italiane sperimentarono forme 
e modi di comunicazione letteraria per tutto il corso del 
Cinquecento, fino ai primi decenni del Seicento. Lirica, 
romanzo, drammaturgia, epistolografia, agiografia, tradu-



12� Introduzione

zione, poema eroico sono solo alcuni dei generi praticati 
dalle donne (spesso con risultati stilistici eccellenti e già 
apparsi rimarchevoli ai lettori contemporanei) che questo 
volume si impegna a indagare attraverso una serie di casi 
di studio. Alla luce di un dato quantitativamente significa-
tivo, appare necessario rispondere a una serie di domande 
di natura qualitativa: come si caratterizza la voce letteraria 
delle donne nel Rinascimento? qual è il loro livello di con-
sapevolezza retorica e stilistica? Sono individuabili alcuni 
tratti esteriori che caratterizzino la scrittura come femmi-
nile? L’approccio retorico è sembrato per noi il più utile 
per poter fornire una risposta.

Questo percorso è volto, dunque, a indagare la distinzione 
retorica delle autrici italiane dal XV al XVII secolo e pren-
de avvio dalla scrittura di Laura Cereta. Se gli interventi che 
qui si pubblicano seguono un ordinamento cronologico per 
nascita della scrittrice, allo stesso tempo sembrava inevita-
bile cominciare i nostri ragionamenti e questionamenti sul-
la scrittura delle donne a partire dalle riflessioni di Cereta 
delineate acutamente da Maria Sole Costanzo nel suo con-
tributo (Retorica, satira, e sovversione nell’In asinarium funus 
oratio di Laura Cereta): nelle lettere l’autrice lamenta infatti la 
difficoltà delle donne nel raggiungere delle competenze scrit-
torie elevate, non per incapacità di apprendimento, ma per 
l’ostacolato accesso a un’istruzione di qualità. Come ben ar-
gomenta Costanzo, è così che Cereta decostruisce l’idea «che 
la donna scrittrice fosse una sorta di creatura rara» denun-
ciando uno svantaggio sistematico a cui le donne dovevano 
far fronte. L’azione di denuncia di Cereta non corrisponde 
ad ogni modo alla sua condizione né alla sua perizia stilisti-
ca e retorica, un saggio della sua scrittura è offerto in questa 



Introduzione� 13

miscellanea tramite l’analisi di un suo testo dialogico in pro-
sa dal complesso sistema di fonti, la In asinarium funus oratio 
(1485), che, come dimostra Costanzo, si caratterizza per l’uso 
consapevole di forme logiche retoriche e oratorie, legittiman-
do il ruolo dell’autrice ben degna di comparire all’interno del 
contesto letterario e delle professioni legate alla scrittura do-
minato dagli uomini.

Gli interventi di Matteo Petriccione e Giulia Lanciotti 
indagano secondo prospettive plurime le rime di Vittoria 
Colonna, prima autrice canonizzata nel Rinascimento ita-
liano e modello riconosciuto dalla coeva e successiva gene-
razione di poetesse. Il primo, in Contaminazioni verbo-visive 
nelle Rime Spirituali di Vittoria Colonna, analizza la funzione 
delle immagini e il loro rapporto con le parole nel percorso 
meditativo. Partendo da una riflessione sulla pratica della 
lectio spiritualis, incentrata sulla visualizzazione interiore di 
immagini derivate dalle sacre scritture, l’indagine interroga 
le forme dell’ecfrasi e le sfumature metaforiche nella scrit-
tura della Marchesa di Pescara. Muovendosi nella contami-
nazione dei codici espressivi, Petriccione traccia un percor-
so di spiritualizzazione degli strumenti retorici: nelle rime 
colonnesi l’arte oratoria si mostra così non mero strumento 
elocutivo, ma mezzo attivo di contemplazione in grado di 
rendere la rappresentazione una figurazione significativa e 
meditativa. In Vittoria Colonna: un exemplum retorico e un 
exemplum di donna, Lanciotti riporta, invece, l’indagine 
alla trattatistica morale interrogando le rappresentazioni 
dell’autrice nel panorama culturale coevo. Nel processo di 
canonizzazione Colonna è innanzitutto un modello di don-
na, incarnando così un principio oratorio fondamentale, 
quello del vir bonus dicendi peritus ma volto al femminile. Nel 



14� Introduzione

processo di canonizzazione Vittoria Colonna, modello re-
torico per tutta la successiva generazione di autrici, prima 
ancora di essere esemplata come ottima scrittrice, è consa-
crata come ottima donna, moglie e vedova, esempio assoluto 
di morale.

Anche e soprattutto a partire dall’esempio di Vittoria 
Colonna, la scrittura in versi nella declinazione lirica e spi-
rituale ha rappresentato un modello espressivo fondamen-
tale per le autrici del Cinquecento, ma le si sono affiancate 
altre forme. Come mette in luce Cristina Acucella nel suo 
contributo a questa miscellanea (Persuadere alla virtù. Chiara 
Matraini e il modello isocrateo, tra oratoria ed epistolario), Chia-
ra Matraini già dalla sua prima raccolta poetica «aveva in-
teso presentarsi come scrittrice a tutto tondo», accostando 
alle sue rime due prose. In una rivendicazione dello spazio 
testuale prosastico, l’autrice decide consapevolmente di af-
fidarsi a una prosa retoricamente alta e tramite essa otte-
nere un’affermazione personale. Matraini è la prima donna 
a tradurre l’orazione pseudoisocratea A Demonico partendo 
dalla versione latina, e, come ben dimostra Acucella, nella 
sua operazione di volgarizzamento sottopone il testo a un 
processo «di rifinitura stilistica, acclimatamento morale e 
amplificazione retorica che rivela un forte intento competi-
tivo nei confronti degli altri traduttori a lei contemporanei» 
riproponendo più avanti i medesimi temi e stilemi nella Let-
tera al figlio. L’esempio di Chiara Matraini dimostra come nel 
Cinquecento le donne arrivino a un livello di consapevo-
lezza retorica tale da permettere loro di piegare il testo alle 
proprie necessità personali e sociali. 

Tra le pagine di un «romanzo in prosa» si muove l’inter-
vento di Giada Tonetto, dal titolo «Comporrai una qualche 



Introduzione� 15

operetta e a quel raro goivine la manderai». Commistione di mo-
delli e persuasione amorosa in Urania di Giulia Bigolina. Unico 
caso di autorialità femminile romanzesca nel Rinascimento, 
Urania rappresenta un settore di indagine imprescindibile. 
Il testo di Bigolina, infatti, si impone come spazio privile-
giato in cui una voce di donna sperimenta modelli espressivi 
molteplici – epistola, dialogo, novella – piegandoli a un di-
segno narrativo e argomentativo personale. Tonetto indaga 
nello specifico gli inserti extra-novellistici, come la lettera 
dedicatoria a Bartolomeo Salvatico o l’addio che Urania 
indirizza a Fabio, che assumono nell’opera la funzione di 
soglie discorsive attraverso cui l’autrice dichiara le proprie 
competenze, dialoga con la trattatistica amorosa coeva e al 
contempo ne ridefinisce gli esiti. La lettura dell’esperimento 
narrativo di Urania è fondamentale in questo percorso per 
restituire alle scrittrici del Rinascimento un ruolo attivo nel 
dibattito sulla persuasione amorosa.

Veronica Andreani in «Scrivete la cagion del mio dolore». 
Retoriche del lamento nella lirica di Gaspara Stampa indaga 
sulle modalità discorsive per mezzo delle quali nella poesia 
stampiana la voce femminile rimodella forme della tradizio-
ne elegiaca per raccontare l’aspetto doloroso della propria 
esperienza d’amore. Ribaltando dunque l’istanza comuni-
cativa io-uomo-scrivente / tu-donna-ricevente, Stampa ri-
prende elementi caratteristici che si tramandano invariati 
nei secoli apponendovi la propria marca retorico-autoriale. 
Come dimostra Andreani, l’operazione della poetessa è fon-
damentale nella storia della scrittura lirica femminile dal 
momento che, nel lamento elegiaco di un amore infelice, 
l’autrice esprime apertamente il desiderio di creare legami 
sororali. Ponendosi come modello, dunque, Stampa rende il 



16� Introduzione

lamento condiviso uno «strumento catartico e di riscatto da 
ottenere attraverso la scrittura».

Una delle prime attestazioni di poema eroico scritto da 
una donna è indagata da Angelo Chiarelli in Tra poesia e re-
torica: su alcuni cambiamenti stilistici e formali nel primo canto 
della Scanderbeide di Margherita Sarrocchi. Sarrocchi vide pub-
blicare la sua Scanderbeide in maniera forse non autorizzata 
e in una forma incompleta nel 1606. Il testo edito nella sua 
forma definitiva e integrale sarebbe stato invece stampa-
to solo sei anni dopo la morte dell’autrice (1623). Chiarelli 
propone in questa sede una lettura comparativa del primo 
canto delle due edizioni, con l’obiettivo di esaminarne l’evo-
luzione retorica, il mutamento metrico e la variazione pro-
sodica. L’applicazione del campo diacronico all’analisi reto-
rica permette quindi di mettere in luce la parabola evolutiva 
di Sarrocchi versificatrice, dimostrando la consapevolezza 
scrittoria di un’autrice ben inserita e riconosciuta nel con-
testo culturale coevo, anche se ad oggi non adeguatamente 
approfondita dalla critica.

In «Come ne’ teatri». La retorica nelle Rime di Isabella Andrei-
ni, Matteo Bosisio indaga le influenze dell’esperienze teatrali 
di Isabella Andreini nelle scelte formali e nella costruzione 
della sua voce poetica. Proponendo letture analitiche di una 
selezione lirica della poetessa, che danno particolare valore 
all’impiego di singole forme e stilemi, lo studioso evidenzia 
come la ricchezza degli artifici espressivi, talvolta percepi-
ta dai contemporanei come un eccesso, venga rivendicata 
dall’autrice in qualità di valore fondante della propria scrit-
tura. La difesa di una poesia ornata e concettosa si configura 
così come una dichiarazione di poetica che colloca Andreini 
al crocevia tra tradizione rinascimentale e sensibilità nuove, 



Introduzione� 17

anticipando soluzioni che troveranno pieno sviluppo nella 
stagione barocca.

È dedicato alla produzione agiografica di Lucrezia Ma-
rinella il contributo di Carolina Truzzi, posto a chiusura 
di questa miscellanea (Il martirio nella retorica del magnifico: 
per una analisi di forme e stilemi nelle narrazioni agiografiche di 
Lucrezia Marinella). L’autrice, che si distingue nel panorama 
coevo per la sua scrittura eterogenea e sperimentale in grado 
di muoversi in tutti i generi letterari in voga nel tempo, si 
dedicò ampiamente ad argomenti religiosi. Truzzi offre una 
lettura dell’Holocausto d’amore della Vergine Santa Giustina, 
proponendo una riflessione sensibile all’aspetto retorico nel 
contesto specificatamente agiografico in grado di lasciare 
emergere un’operazione che conduce al «concettismo pro-
prio del diciassettesimo secolo […] legittimato e promosso 
dopo il Concilio di Trento dalla ricerca di una nuova elo-
quenza sacra ispirata ai Padri della Chiesa», in cui si ravvede 
tramite la prospettiva di una donna la conciliazione tra l’u-
manesimo ciceroniano e le istanze del De doctrina christiana 
di Agostino.

Tutti gli interventi, come evidenziato, sono accomunati 
dall’attenzione riservata alle forme dell’espressività e ai suoi 
caratteri costitutivi. La scrittura delle donne è stata esami-
nata spesso, in passato, sotto una prevalente angolazione so-
cioculturale e in una prospettiva di genere: molte indagini 
hanno privilegiato il ruolo sociale delle autrici, o la specifi-
cità tematica della scrittura femminile, in una prospettiva 
che presupponeva un automatismo nel rapporto tra condi-
zione femminile e la scelta di particolari modelli spesso ri-
correnti. Gli aspetti squisitamente letterari (lingua poetica, 
stile, retorica) sono rimasti talvolta in ombra. Questo vo-



18� Introduzione

lume, partendo dalla consapevolezza del vuoto da colmare 
in tal senso, mette a fuoco alcune autrici e opera su di esse 
diversi sondaggi per comprendere se e se e quanto la loro 
produzione sia caratterizzata dall’adesione stilistica ai di-
versi canoni che si sono affermati nel corso del XVI secolo, 
la loro educazione letteraria, i caratteri dominanti della loro 
espressività, il peso della retorica nelle loro scelte espressive.

Luca Marcozzi
Università degli Studi Roma Tre

Serena Mauriello
Centre d’études supérieures de la Renaissance



Retorica, satira, e sovversione 
nell’“In asinarium funus oratio”   
di Laura Cereta

di Maria Sole Costanzo

Laura Cereta nacque nel 1469 da una famiglia bresciana del-
la piccola nobiltà1. A sette anni fu mandata in un conven-
to per ricevere un’educazione di base. Tornata a casa due 
anni dopo, apprese il greco e il latino dal padre2. Questo, 

1. Sulla vita di Laura Cereta si vedano almeno: A.Jr. Rabil, Laura Cereta 
Quattrocento Humanist, Center for Medieval and Early Renaissance Studies, 
Binghamton (NY) 1981; A. McCue Gill, Fraught Relations in the Letters of Laura 
Cereta: Marriage, Friendship, and Humanist Epistolary, in «Renaissance Quarterly», 
62 (4), 2009, pp. 1098-1129; A.A. Feng, Humanist Petrarchism and the Politics of 
Gender, University of Toronto Press, Toronto 2017, pp. 68-135; Q. Griffin, “Salve 
Atque Vale.” Satire and Consolation in Laura Cereta’s In asinarum funus oratio, in 
«Humanistica Lovaniensia: Journal of Neo-Latin Studies», 67 (1), 2018, pp. 69-
89, a pp. 69-73.

2. Mentre esisteva, a Brescia, un «wide erray of choices for men to be ed-
ucated» in scuole laiche, «women were absent from these institutions» (J. 
Carlsmith, Schooling in Bergamo and the Venetian Republic 1500-1650, University 
of Toronto Press, Toronto 2010, p. 286). Quanto alle università, le donne ne 
erano formalmente escluse (P. Burke, The Polymath. A Cultural History from Leon-
ardo da Vinci to Susan Sontag, Yale University Press, New Haven-London 2020, 
p. 44). Tipicamente, le donne ricevevano un’educazione elementare e poi erano 
«entrusted to mothers and governesses to learn household duties» (M. Vardala, 
Meus me ordo deridet: Female Mysoginy as Perceived by Isotta Nogarola and Laura 
Cereta, in Voces disidentes contra la misoginia, nuevas perspectivas desde la sociologia, 



20� Maria Sole Costanzo

per quanto il modello dell’«household academy» per dirla 
con Ross3, in cui un padre erudito impartiva un’educazione 
superiore a una figlia femmina, stesse iniziando a diffonder-
si al tempo, restava in ogni caso un trattamento eccezionale, 
«unsual in a typically male oriented culture»4 in cui le don-
ne si fermavano agli studi di grammatica e non prosegui-
vano con quelli di logica e dialettica5. Prima dei quindici 
anni, Laura componeva orazioni e lettere in latino. Sposata 
nel 1484 a Pietro Serina, un mercante locale, rimase vedova 
e senza figli dopo soli diciotto mesi. A differenza di altre 
donne, come Alessandra Scala, Cassandra Fedele, Costanza 
Varano e Ginevra Nogarola6, che con il matrimonio avevano 
dovuto rinunciare agli impegni umanistici, Laura continuò 
a coltivare una vivace corrispondenza in latino con intellet-
tuali del suo tempo7.

L’unicità della scelta di Laura Cereta è decisiva per 
comprenderne l’opera e la posizione nell’umanesimo, mo-
vimento a prevalenza maschile8. Non si tratta di recrimi-
nare contro un canone che l’ha esclusa, ma di leggerne la 
produzione attraverso il filtro culturale dell’epoca9. Infatti 

la literatura y el arte, a cura di P.G. Valdes, R. Gorgojo Iglesias, E. Mayor de la 
Iglesia, Dykinson, Madrid 2022, pp. 379-386, a p. 380).

3. S.G. Ross, The Birth of Feminism: Woman as Intellect in Renaissance Italy 
and England, Harvard University Press, Cambridge (Mass.)-London 2009, p. 8.

4. Rabil, Laura Cereta, cit., p. 4.
5. Cfr. J. Gibson, Educating For Silence: Renaissance Women and the Language 

Arts, in «Hypatia», 4, 1989, pp. 9-27, a p. 20.
6. Cfr. M.L. King, Book-Lined Cells: Women and Humanism in the Early Italian 

Renaissance, in Renaissance Humanism, vol. I, Foundations, Forms, Legacies, a cura di 
A. Rabil, University of Pennsylvania Press, Philadelphia 1988, pp. 434-449, a p. 436.

7. Rabil, Laura Cereta, cit., p. 9. 
8. Come ricorda per esempio King, Book-Lined Cells, cit., p. 434.
9. Secondo un principio raccomandato anche da S.C. Jarrat, Performing Fe-

minism, Histories, Rhetorics, in «Rhetoric Society Quarterly», 22, 1992, pp. 1-5, p. 2.



Retorica, satira, e sovversione nell’“In asinarium funus oratio”…� 21

le donne soffrivano una «epistemic injustice»10 intrinseca 
nella prescrizione scolastica alla base dei valori del tem-
po11, per la quale castità, obbedienza e silenzio erano la 
controparte femminile delle virtù maschili dell’erudizio-
ne e dell’onore12. Nelle sue lettere, spesso Laura lamenta la 
difficoltà delle donne di imparare a scrivere con eleganza13, 
non per loro mancanza di capacità di apprendere, che tut-
te le donne, precisa l’autrice, possiedono in modo ugua-
le14, ma a causa degli ostacoli che incontrano nell’accedere 
all’istruzione, e degli attacchi che subiscono15. In questo 
modo Laura decostruisce il topos «del terzo sesso» ovvero 
l’idea che la donna scrittrice fosse una sorta di creatura 
rara, al di là del genere maschile e femminile16, sostituen-
dolo piuttosto con la denuncia dello svantaggio sistema-
tico, per dirla con King, in cui le donne si trovavano17. A 

10. P. Adamson, Don’t Think for Yourself. Authority and Belief in Medieval Phi-
losophy, University of Notre Dame Press, Notre Dame 2022, p. 114.

11. Cfr. V. Cox, Origins, in Ead., Women’s Writing in Italy, 1400-1650, Johns 
Hopkins University Press, Baltimora 2008, p. 21.

12. Cfr. Gibson, Educating For Silence, cit., p. 10.
13. Si veda ad esempio la lettera al cardinale Ascanio Sforza (Rabil, Laura 

Cereta, cit., n. 84): «cum rara inveniatur omni aevo puellaquae libros accurate 
minoris elegantia condiderit».

14. Cfr. Rabil, Laura Cereta, cit., n. 77.
15. Esemplari in questo senso la lettera a Lucia Vernacola (Rabil, Laura Ce-

reta, cit., n. 71) sul disprezzo subito da parte di altre donne, e quella a Sempronio 
Bibolo (Rabil, Laura Cereta, cit., n. 77) in difesa dell’istruzione femminile.

16. Cfr. King, Book-Lined Cells, cit., p. 440; S. Schibanoff, Botticelli’s Ma-
donna del Magnificat: Constructing the Woman Writer in Early Humanist Italy, in 
«PMLA», 109, 1992, pp. 190-206, a p. 196.

17. «Being women, they were burdened. To succeed wholly, they would have 
had to cast off that burden—but it was a burden that could not be cast off. Or they 
would have had to elevate the whole of their sex—but this they were powerless 
to do. The ambitions of the learned women of the Renaissance were thwarted 
in part because, being women, they were vanquished from within: by their own 
self-doubt, punctuated by moments of pride; and by their low evaluation of their 



22� Maria Sole Costanzo

causa delle sue posizioni non convenzionali, Laura dovette 
fronteggiare un ventaglio assai ampio di accuse: gli uomini 
la accoglievano con sarcasmo18 e la accusavano di perdere 
tempo dedicandosi allo studio19, le donne guardavano con 
disprezzo alla sua formazione20, e, più in generale, una “fol-
la di ignoranti” («vulgus indoctus») la bersagliava mossa 
dall’invidia21. Nonostante le critiche, secondo alcune fonti 
a vent’anni iniziò a insegnare filosofia a Padova e, alla sua 
morte prematura nel 1499, ricevette solenni onoranze nella 
cattedrale di Brescia. 

Nel 1485 Cereta, consapevole della propria abilità lette-
raria22, editò una raccolta di lettere indirizzate sia a figure 
allegoriche sia a intellettuali del tempo, includendo anche 
donne – fatto raro tra le sue coetanee23. In queste lettere 
intrecciava temi tipicamente umanistici, come virtù e for-
tuna, amicizia e morte, con argomenti domestici come il 
ricamo, superando i confini di genere e delineando un vero 
«protofeminist project»24. Alla raccolta aggiunse inoltre 
un testo dialogico in prosa, In asinarium funus oratio, data-

sex, which undermined their confidence further and which was confirmed by the 
behavior of other women, for whom the intellectual strivings of a few threatened 
their condition of comfortable servitude», King, Book-Lined Cells, cit., p. 440.

18. Rabil, Laura Cerreta, cit. n. 81.
19. Ivi, n. 84.
20. Ivi, n. 71.
21. Ivi, n. 30.
22. «Remarkable people sometimes know they are remarkable. Laura Cere-

ta did. She enjoyed her studies; she understood her talents; she delighted in 
describing to those who asked and to some who did not how she had progressed 
to her present stage of knowledge», King, Book-Lined Cells, cit., p. 438.

23. Cfr. M.K. Ray, Women’s Vernacular Letters in Context, in Ead., Writing Gen-
der in Women’s Letter Collections of the Italian Renaissance, University of Toronto 
Press, Toronto-Buffalo-London 2009, pp. 19-42, a p. 23.

24. McCue Gill, Fraught Relations, cit., p. 1100.



Retorica, satira, e sovversione nell’“In asinarium funus oratio”…� 23

to alla prima metà del 148525, che inscena il funerale dell’a-
sino Asellus. Vi compaiono Giovanni Soldo – padrone di 
Asellus, disperato dalla sua perdita tanto da desiderare la 
morte –, il servo Filonaco, e la stessa Laura, che definisce 
sé stessa appunto col neologismo oratrix (da cui il titolo, 
Oratio), e agisce da princeps sermonis, intrecciando una serie 
di citazioni classiche per consolare i due personaggi ma-
schili colpiti dal lutto. 

L’orazione di Cereta, sebbene ancora poco studiata, è 
stata oggetto di contributi rilevanti. L’edizione critica di 
Rabil26 ha analizzato i manoscritti, e offerto la prima tra-
duzione e una solida contestualizzazione. Studi più recenti27 
hanno fatto luce sui generi cui ascrivere il lavoro – dialogo, 
orazione, consolatio, elogio funebre – e le fonti classiche e cri-
stiane: non solo, come si vedrà, Luciano nella struttura, ma 
anche Seneca, Boezio e le Epistole paoline nei passi filosofici; 
Catullo e Marziale in quelli elegiaci; Agostino e Porfirio in 
quelli teologici. Restano tuttavia aperti molti interrogativi 
su questo testo cruciale per la storia delle donne nella lette-
ratura rinascimentale, caso unico di autorappresentazione e 
self-fashioning femminile nell’umanesimo, che anticipa feno-
meni molto più tardi, come la presenza di una donna in un 
dialogo negli Asolani (1505) – ed anche in quel caso si tratta 
di un personaggio costruito ad hoc da un uomo – o l’auto-
rappresentazione di Moderata Fonte (1591) – dove tuttavia 
l’autrice si rivolge a sole donne e non a personaggi maschili, 

25. Cfr. Ray, Women’s Vernacular Letters, cit., p. 52.
26. Rabil, Laura Cereta, cit., pp. 118-134.
27. Cfr. Griffin, “Salve Atque Vale.”, cit.; Voci di donne umaniste; dialoghi di 

Laura Cereta e Olimpia Fulvia Morata, a cura di M. Icardi, Edizioni dell’Orso, 
Alessandria 2022.



24� Maria Sole Costanzo

come invece fa l’oratix Cereta. Questioni ancora irrisolte ri-
guardano il rapporto tra pressione sociale e scelta del sog-
getto, il vero obiettivo della funzione satirica dell’opera, e il 
pubblico a cui Cereta intendeva rivolgersi. 

A tal proposito, a mio avviso, è possibile avanzare una 
tesi ancora più incisiva rispetto a quella proposta da Griffin: 
infatti, oltre a costituire, come sostiene Griffin28 uno «spazio 
sicuro» per esercitare il proprio talento, l’Oratio di Cereta va 
letta come una dimostrazione sistematica di professionalità, 
nel senso delineato da Jardine29: l’uso consapevole di com-
petenze logiche, retoriche e oratorie per esercitare un ruolo 
attivo nella comunità degli studiosi. Come nota Jardine, le 
opere delle umaniste erano ammirate come prodotti lette-
rari, ma la loro partecipazione attiva al contesto sociale era 
considerata sovversiva:

The idiosyncrasies of the female humanists’ work/perfor-
mance are, in my view, directly the product of the predica-
ment in which each achieving woman finds herself vis-a-vis 
the male community: she is competent to craft a product 
which earns her a place in the scholarly community. But to 
recognize that fact, the fact that she can actively participate, 
was to countenance female transgression at the social level.30

L’analisi degli strumenti retorici impiegati da Cereta mo-
stra invece che ella costruisce la propria identità autoriale 
di oratrix professionista, incarnando «the learned training 

28. Cfr. Griffin, “Salve Atque Vale.”, p. 74.
29. Cfr. L. Jardine, ‘O Decus Italiae Virgo’, or The Myth of the Learned Lady in 

the Renaissance, in «The Historical Journal», 28 (4), 1985, pp. 799-819, a p. 813.
30. Ibidem.



Retorica, satira, e sovversione nell’“In asinarium funus oratio”…� 25

of the active civic figure»31, in opposizione al modello pas-
sivo della «noble leisured pupil». Già nell’Epistola a Europa 
Solitaria32, dove Europa rappresenta un suo alter ego, Lau-
ra aveva lamentato l’impossibilità di accedere agli incarichi 
pubblici. Nel dialogo, la figura di Laura può finalmente as-
sumere una funzione pubblica, mostrando indirettamente 
l’abilità retorica e la naturale inclinazione alla leadership 
dell’autrice.

A questo punto, occorre una digressione. Negli anni 
Ottanta del ’400, quando Cereta scrive, convivevano due 
concezioni opposte della retorica. Da un lato, quella classi-
co-umanistica, che vedeva nella retorica uno strumento di 
perfezionamento morale e conoscitivo; dall’altro, una nuova 
retorica, sviluppata in area veneta e teorizzata poco dopo 
la stesura dell’Oratio da Ermolao Barbaro nella sua cele-
bre epistola a Giustinian, fondata su insinuatio, consilium e 
ductus33. L’insinuatio era una tecnica di esordio specifica per 
argomenti scabrosi o indegni dell’eloquenza, in particolare 
davanti a pubblici difficili o ostili; il consilium, mutuato da 
Quintiliano, era vicino al iudicium, ma più flessibile e pro-

31. Ivi, p. 817.
32. Cfr. Rabil, Laura Cereta, cit., n. 81.
33. Come illustra Cox (V. Cox, Rhetoric and Humanism in Quattrocento Venice, 

in «Renaissance Quarterly», 56 (3), 2003, pp. 652-694), all’inizio del Quattro-
cento, nel Veneto, lo studio della retorica non era prioritario: si preferiva una 
formazione matematica ed economica. Solo pochi patrizi coltivarono l’oratoria 
epidittica, adattandola al contesto veneziano e valorizzandone l’aspetto civico, 
seguendo Quintiliano, che privilegiava la funzione politica e forense dell’orato-
re. Ne derivò un’eloquenza ibrida, funzionale alla res publica più che al modello 
classico. Dal 1446 si affermò una seconda generazione di retori, destinata alla 
formazione dei funzionari della cancelleria. Nel 1460 fu creata un’altra cattedra 
di retorica e nel 1468 il Senato ne riconobbe l’utilità pubblica. In questo periodo 
l’umanesimo si divise in due indirizzi: uno filologico, teorico, e uno pratico, 
volto all’applicazione politica e forense della retorica.



26� Maria Sole Costanzo

babilistico, e indicava la capacità di adattarsi a circostanze 
particolarmente mutevoli e insidiose; il ductus, innovazione 
quattrocentesca, guidava il discorso verso la tesi con gradi 
diversi di dissimulazione, valorizzando l’efficacia tecnica 
più che l’integrità morale dell’oratore34.

Il ductus si articolava in tre forme: simplex, subtilis e figura-
tus. Il ductus simplex consisteva nell’affermare la propria tesi 
come un dato di fatto. Si suddivideva a sua volta in rectus, 
quando si esponevano le motivazioni reali, e in simulatus, 
quando invece si ricorreva a ragioni fittizie. Il ductus subtilis 
prevedeva di introdurre la tesi in modo indiretto, insinuan-
dola senza dichiararla apertamente. Il ductus figuratus, infi-
ne, si basava sull’evocazione obliqua della tesi e presentava 
tre varianti, ordinate secondo il grado di dissimulazione: il 
contrarius, che sosteneva inizialmente una tesi opposta per 
poi ricondurre il discorso a quella autentica; l’oblicus, che 
partiva da una tesi contigua; e il per subiectionem, fondato su 
allusioni sottili destinate a un pubblico d’élite35.

La triade di insinuatio, consilium e ductus, affermatasi ne-
gli anni Settanta, rifletteva la svolta utilitaristica della re-
torica, distinta dall’indirizzo filologico. Centrale in tal sen-
so fu l’intervento di Giorgio Merula, con il Proemio alla sua 
edizione della Pro Ligario (1478), che legò consilium e ductus, 
promuovendo una declinazione politica della disciplina36. 
Un centro di particolare rilevanza per questa seconda scuola 
era Padova, ambiente con cui era in contatto Cereta e presso 
il quale sembra avesse insegnato37. Tra gli allievi di Merula, 

34. Cfr. Cox, Rhetoric and Humanism, cit., p. 658.
35. Questo schema parafrasa ivi, p. 657.
36. Cfr. ivi, p. 660.
37. Cfr. ivi, p. 687.



Retorica, satira, e sovversione nell’“In asinarium funus oratio”…� 27

inoltre, figura Bonifacio Bembo, amico del padre di Laura e 
interlocutore epistolare della stessa38. L’Oratio di Laura in-
tegra entrambi gli approcci: quello umanistico-ermeneutico 
e quello tecnico-politico. Pertanto, si può concludere che 
l’intreccio di generi, già segnalato dalla critica, non solo di-
mostra una complessiva competenza letteraria, ma anche e 
più precisamente è funzionale a presentarsi come oratrice 
completa, capace di fondere virtù e sapienza con abilità per-
suasiva e strategica. 

Infatti, la cornice dialogica dell’Oratio ospita una laus pa-
radossale dell’asino operata da Laura, Soldo, e Filonaco, ma 
nell’intelaiatura epidittica a sua volta è prominente la conso-
latio pronunciata da Laura-personaggio. Qui l’oratrix applica 
con padronanza gli strumenti della nuova retorica – insinua-
tio, consilium e ductus – trasformando l’epicedio in una dimo-
strazione di perizia tecnica. La sua capacità di combinare 
queste strategie non solo persuade Soldo a vivere, ma con-
vince anche i lettori della professionalità di Laura-scrittrice. 
Così, per quanto la consolatoria si collochi nell’area dell’ora-
toria cerimoniale e occasionale, la scelta di costruirla come 
dibattito mette Cereta nella condizione di dover persuadere 
un triplice pubblico: gli ambigui interlocutori Soldo e Filo-
naco, i numerosi astanti, ed il lettore, illuminando quindi 
la sua abilità deliberativa e pratica oltre che accademica e 
umanistica. 

Iniziando dal livello più esterno – la cornice dialogica –, 
si vede la figura autoriale di Cereta emergere innanzitutto 
attraverso la scelta del dialogo lucianeo, il cui recupero era 
stato inaugurato pochi anni prima dalla Musca e dal Canis di 

38. Cfr. Rabil, Laura Cereta, cit., n. 10 e n. 63.



28� Maria Sole Costanzo

Leon Battista Alberti39. Come Alberti, Cereta dimostra di 
risuonare con le innovazioni dell’umanesimo provenienti da 
percorsi non convenzionali, ispirate a fonti meno frequen-
tate, come la Laus Muscae di Luciano, ma anche la lode della 
noce di Ovidio e della calvizie di Sinesio40. Alberti, figlio 
illegittimo di un esule fiorentino, e Cereta, una donna di fa-
miglia non dinastica41, entrambi figure diverse dagli uomini 
in posizioni di rilievo che dominavano l’umanesimo ufficia-
le42, utilizzarono infatti la laus paradossale per mettere in 
questione gerarchie letterarie e di genere. Il paradosso per 
definizione (para doxa) promette che le apparenze saranno 
smentite, e che una verità contro le aspettative del lettore 
verrà rivelata43. L’adossografia diventa così strumento per 
criticare comportamenti umani44, rovesciando le conven-
zioni, come si vedrà più oltre. 

In questo, Alberti e Cereta si rivelano all’avanguardia ri-
spetto ai loro tempi: la letteratura paradossale, in partico-
lare l’adossografia dell’asino impiegata come denuncia delle 
convenzioni, godrà di grandissimo successo nel sedicesimo 
secolo (si pensi all’Asino d’oro di Machiavelli, o alla Digres-

39. «It inspired quattrocento humanists to compose their most novel kind 
of dialogues, in which they often sought to express moral indignation satirically 
in dramatic allegories and apologues», D. Marsh, The Quattrocento Dialogue, Har-
vard University Press, Cambridge (Mass.)-London 1980, p. 7. 

40. Cfr. R. Colie, Paradoxia Epidemica. The Renaissance Tradition of Paradox, 
Princeton University Press, Princeton 1966, p. 4.

41. Sulla distinzione tra famiglie dinastiche e non dinastiche: Cox, Origins, 
cit., p. 3.

42. Cfr. Schibanoff, Botticelli’s Madonna del Magnificat, cit., p. 197.
43. Cfr. A.E. Malloch, The Techniques and Function of the Renaissance Paradox, 

in «Studies in philology», 53, 1956, pp. 191-203, a p. 192.
44. Cfr. B. Arbel, The Renaissance Transformation of Animal Meaning: From 

Petrarch to Montaigne, in Making Animal Meaning, a cura di L. Kalof, G.M. Mont-
gomery, Michigan State University Press, East Lansing 2011, p. 67.



Retorica, satira, e sovversione nell’“In asinarium funus oratio”…� 29

sio ad encomium asini di Cornelio Agrippa, o alla Cabala 
di Giordano Bruno)45, mentre è ancora di nicchia e legata 
a testi meno noti nel secolo precedente46. L’importanza di 
questa singolare affinità tra l’opera di Alberti e quella di Ce-
reta, composte a pochi decenni di distanza, non può essere 
enfatizzata a sufficienza. Entrambi, come si vedrà in seguito, 
promuovono infatti istanze di rinnovamento culturale che 
possono emergere solo mettendo in luce, attraverso l’esaspe-
razione parodica, le lacune della cultura contemporanea e, 
al contempo, la propria capacità di proporre un modo di 
porvi un rimedio. L’encomio paradossale potrebbe appari-
re, nella sua irriverenza47, un genere di facile esecuzione, ma 
nasconde in realtà un nodo logico di fondamentale rilievo: 
come è possibile lodare ciò che non merita di essere lodato? 
Se si ammette che possa essere lodato, esso non era davvero 
indegno di lode; se invece si nega questa possibilità, si deve 
concludere, contro ogni evidenza, che l’encomio stesso non 
esiste48. La scelta del genere encomiastico paradossale, per-
tanto, non solo rivela la familiarità di Cereta con i model-
li classici, ma le permette anche di presentarsi al pubblico 

45. Il ruolo pervasivo dell’asino nella Cabala di Bruno è studiato da N. Or-
dine, Giordano Bruno and the Philosophy of the Ass, Yale University Press, New 
Haven-London 1996, soprattutto pp. 9-66.

46. Si registra, per ora, salvo errori, un solo antecedente moderno, ovvero la 
Disputa de l’ase di Anselm Turmeda (1417), che però non sembra essere tra le fonti 
di Cereta. La lunga lista di encomi paradossali stilata da Dornau (dove, peraltro, 
Cereta è assente) include undici encomi dell’asino (C. Dornau, Amphitheatrum 
Sapientiae Socraticae Joco-Seriae. Schauplatz scherz-und ernsthafter Weisheiten, Neu-
druck der Ausgabe Hanau, Texte der Frühen Neuzeit 9, 1619, [rist. Goldbach, 
1995], pp. 493-503) ma si tratta di testi classici (Claudiano, De Mulabus [sic] Gal-
licis) o successivi. 

47. Marsh, The Quattrocento Dialogue, cit., p. 78 sostiene gli encomi para-
dossali fossero meramente «intended as amusement for the learned audience».

48. Cfr. Colie, Paradoxia Epidemica, cit., p. 5.



30� Maria Sole Costanzo

come un’oratrice capace di affrontare e risolvere una sfida di 
natura logica.

A tal fine, Cereta sfrutta a suo vantaggio un’altra caratte-
ristica tipica del dialogo lucianeo: l’ambientazione astratta, 
distante dal tempo della composizione. Solo a dialogo ini-
ziato emerge, tramite Laura, che il corteo funebre giunge 
presso un arco49 e poi in un teatro romano con orchestra, 
dove, gli oratori occupano a turno un podio50. A differenza 
del dialogo ciceroniano, legato all’attualità, il modello lucia-
neo si presenta come classicheggiante e indipendente dal re-
ale, permettendo a Cereta di dimostrare non solo conoscen-
za delle fonti ma anche di sfruttare a suo vantaggio la libertà 
data dal genere. In assenza di spazi pubblici per le donne51, 
Laura crea un’occasione di parlare davanti a un pubblico va-
sto: infatti, mentre altri dialoghi lucianei rappresentavano 
un «brief encounter, between a cynical and astute protag-
onist and one or a number of passers by»52, Cereta si rivol-
ge a «conglobati gregatim advenae et frequentioris populi 
lamentabile vulgus»53, «astantes caterve»54, «plebis innume-
rae»55, «caespitium tribunal»56. La dimensione collettiva è 
inoltre ribadita dalle numerose occorrenze di «nos omnes»57 
attraverso il dialogo. Così Cereta trasforma la finzione in 

49. Cfr. L. Cereta, Orazione per il funerale di un asino, in Voci di donne umani-
ste. Dialoghi di Laura Cereta e Olimpia Fulvia Morata, a cura di M. Icardi, Edizioni 
dell’Orso, Alessandria 2002, p. 82.

50. Cfr. ivi, p. 101.
51. Cfr. Gibson, Educating For Silence, cit., p. 18.
52. Marsh, The Quattrocento Dialogue, cit., p. 7.
53. Cereta, Orazione per il funerale di un asino, cit., p. 74.
54. Ivi, p. 86.
55. Ivi, p. 88.
56. Ivi, p. 93.
57. Ivi, p. 77.



Retorica, satira, e sovversione nell’“In asinarium funus oratio”…� 31

strumento per affermare la propria presenza pubblica e ca-
pacità persuasiva. 

Inoltre, la doppia professionalità di Cereta emerge nella 
scelta della tipologia dialogica precettistica, in cui ogni per-
sonaggio espone un punto di vista tramite lunghi monolo-
ghi, tra i quali quello del princeps sermonis è preminente e ha 
funzione pedagogica58. Il dialogo avanza lentamente, senza 
contrasti improvvisi: Laura invita Soldo e Filonaco a esporre 
le loro istanze di uomini sconvolti dal dolore che offusca la 
loro ragione, e in parte le accoglie e in parte le contraddice, 
conducendo il discorso alla sua perorazione finale. Questo 
processo di integrazione permette a Laura di dimostrare il 
controllo sia della retorica classica sia della triade innovati-
va insinuatio-consilium-ductus.

Il dialogo si apre con un’insinuatio. L’insinuatio, si è detto, 
è un tipo di esordio che si usa quando, nella retorica dal 
vivo, ci si aspetta di trattare un argomento scabroso, come 
è appunto la lode paradossale per sua natura59, davanti a un 
pubblico sul quale una tradizionale captatio benevolentiae 
non funzionerebbe60. Alcuni modi di impostare l’insinuatio 
includono l’umorismo o l’anticipazione di un aspetto par-
ticolarmente criticabile del proprio discorso. Infatti Laura 
si schermisce, dichiarando apertamente la sua paura di non 
essere all’altezza della situazione e anticipando le possibili 
critiche del pubblico verso la sua abilità di oratrice:

58. S. Bozzola, Purità e ornamento di parole, Antenore, Padova 1999, p. 41 
più dettagliatamente la definisce come quella caratterizzata da «sequenze di 
equivalenza e di progressione debole; preponderanza del princeps, che espone 
prevalentemente nei modi dell’oratio perpetua; tendenziale assenza di domande 
maieutiche: l’interrogazione è semmai posta dal discente». 

59. Cfr. Colie, Paradoxia Epidemica, cit., p. 3.
60. Cfr. Cox, Rhetoric and Humanism, cit., p. 656.



32� Maria Sole Costanzo

Sed longe certe refert, ut dictura considerem finem orandi, 
ne aut in complexionis ociore defluxu mergatur epilogus, aut 
nescia materiae narratio suis se tricis ita perimplicet, ut pri-
mos locos post venienda praecurrant. Sciunt enim dicendi 
magistri consuesse auditorum conceptam spem supra modum 
offendi, si attentis mentibus insipidior dispositio primum ad 
aures eat’ et surdior. Hinc solitavit triforas vocum organulas 
ni respondeant fistulator infringere. Hinc vel ipsa praedita 
etiam ornatu copiaque dicendi, si ad movendos animos dige-
stione atque arte venerim incondita, maiestatis oratoriae mox 
rea ab munere splendentis eloquentiae proscribar.61

Dopo l’esordio, Laura apostrofa Soldo: «Incipe igitur, 
saucie senex». Tuttavia, prima di cedere davvero la parola a 
Soldo, si dedica lei stessa a fare un breve epicedio di Asel-
lus e a descrivere la processione funebre in suo onore, dopo 
una dichiarazione di poetica su cui tornerò a breve. Infine, 
dopo svariate interrogative indirette, incoraggia Soldo a 
frenare i singhiozzi per prendere effettivamente la paro-
la. Soldo concorda, riecheggiando la conclusione di Laura: 
«Non facit ad lacrimas cantus»62, e procede a sua volta l’e-
picedio, raccontando di come ha incontrato Asellus – asi-
no di rara bellezza – e l’ha comprato per una moneta d’oro, 
lodando i suoi servizi in vita; e infine lamentando la pro-
pria condizione di lutto ora che l’ha perduto. Subito Laura 
convalida i suoi sentimenti: «Et sortem tuam dolemus om-
nes»63, prima di incalzarlo ulteriormente: «Dic insidiantes 

61. Cereta, Orazione per il funerale di un asino, cit., p. 74.
62. Ivi, p. 82.
63. Ivi, p. 86.



Retorica, satira, e sovversione nell’“In asinarium funus oratio”…� 33

Fortunae laqueos»64. Soldo obbedisce, ma il compito gli 
ricorda le sue sfortune, provocando in lui un’espressione di 
disperazione suicida. A questo punto, Laura si oppone at-
traverso una sequenza di domande retoriche65, concluden-
do infine che potrebbe essere preferibile lasciare che qual-
cuno dotato di più familiarità con Asellus pronunci l’elogio 
funebre, in modo che la riflessione sulle virtù dell’animale 
possa consolare e distrarre Soldo: «Oret unum rerum in-
structior!»66. Filonaco, per quanto «nullis litterulis imbu-
tus»67, scende dalla platea e pronuncia il lungo epicedio 
in cui si assume la responsabilità della morte di Asellus: 
dapprima ne loda la resistenza alla fatica, agli insetti e alle 
intemperie, la capacità di placare i bambini, di prevedere 
le piogge e di percepire il cambiamento dell’ora, e infine 
l’abilità di organizzare scherzi, poi confessa che proprio 
uno scherzo di cui era stato vittima aveva spinto lui stesso 
a vendicarsi e accidentalmente portarlo alla morte. Laura, 
ripresa la parola, ne ripete e sintetizza i punti salienti, per 
poi passare al problema teologico dell’anima di Asellus e 
concludere con il monologo finale (di cui più avanti) in cui 
persuade, a suo dire, Soldo a vivere. Le sequenze dialogiche 
non funzionano come semplici espedienti per mascherare 
un monologo, come accadrà in autori successivi, ma costi-
tuiscono veri e propri elementi di una costruzione logica. 
Esse permettono a Laura di mettere in luce non solo la 
sua erudizione, il senso di giustizia, la prudenza e la razio-

64. Ibidem.
65. Ivi, p. 90.
66. Ivi, p. 92.
67. Ibidem.



34� Maria Sole Costanzo

nalità, ma anche la capacità di persuadere68. Laura non si 
dimostra capace soltanto di «delight, perhaps teach», ma 
anche e soprattutto di «persuade and move to action»69.

Il lento avanzamento verso la tesi finale le consente di 
inserire passi metaletterari che evidenziano la sua abilità re-
torica. Tra questi, la dichiarazione di poetica: «Movendae 
itaque misericordiae nervis innitemur attentius. Ascisca-
mus esperationi flumen ingeni et medio pelago sollicitatae 
eloquentiae vela pandamus»70. Questa richiama Cicerone 
(Tusc. IV, 5, 9), che oppone le vele dell’eloquenza ai remi 
della dialettica, sottolineando il ruolo della persuasione nel 
discorso.

M. […] quarebam igitur, utrum panderem vela orationis sta-
tim, an eam ante paullulum dialecticorum remis propellerem. 
A. Isto modo vero. Erit enim hoc totum, quod quaro, ex utro-
que perfectius.

Laura quindi si schiera apertamente in favore di un uso 
non dialettico della retorica. Tuttavia, non molto dopo, è 
evidente che Laura padroneggia ben più dell’eloquenza: 
quando Filonaco la loda come fanciulla nata per l’eloquen-
za («eloquio nata puella»71) lei non gli crede e lo apostrofa 
aspramente:

Nec tacebo quod puer iste, vulpecula, primo vix lanuginis flo-
re vestitus, hoc adinvenerit aucupium, ab mea dicendi ieiuni-

68. Cfr. Cox, Rhetoric and Humanism, cit., p. 652.
69. Gibson, Educating For Silence, cit., p. 19.
70. Cereta, Orazione per il funerale di un asino, cit., p. 74.
71. Ivi, p. 100.



Retorica, satira, e sovversione nell’“In asinarium funus oratio”…� 35

tate prorsus abhorrens, quo agreste meum ingenium et stilum 
ipsum femineo sexu languentem atque gestus omnis incultos 
sub viscario laudis fraudatae tentavit.72

Laura accusa Filonaco di avere attaccato il suo ingegno 
fingendo di lodarlo: una forma di ductus contrarius in cui l’o-
ratore avanza una tesi intendendo il contrario. Questa sua 
sensibilità dimostra padronanza del consilium, che, come 
detto sopra, consiste nel comprendere e saper rispondere 
alle circostanze in cui l’oratore si trova, ed è mutuato dal 
VI libro dell’Institutio di Quintiliano, di cui invita Laura a 
«cospargere la bocca di nettare» («Sparge nunc ore virgi-
neo Quintiliani nectaris»73).

Laura, inoltre, in tutta l’orazione utilizza il ductus si-
mulatus, presentando la propria tesi iniziale come dato 
di fatto, per poi rivelare progressivamente il vero obiet-
tivo. All’inizio, vuole riconoscere la tristezza comune74 e 
evocare compassione («movendae misericordiae»75). Una 
volta ottenuto questo risultato («iam communis infor-
tunii quo agimur liquet omnibus causa, ibidem»), mira 
a stimolare la saggezza per porre fine allo stato d’animo 
malinconico76.

Quando Soldo minaccia il suicidio, Laura introduce la 
tesi secondo cui i sospiri dei vivi sono irrilevanti per i mor-
ti77. Infine, propone la tesi finale opposta a quella d’esor-

72. Ivi, p. 102.
73. Ibidem.
74. Ivi, p. 76. 
75. Ivi, p. 78.
76. Ivi, p. 80.
77. Ivi, p. 102.



36� Maria Sole Costanzo

dio: bisogna celebrare la Fortuna che ha concesso ad Asello 
gloria attraverso la morte78. 

Con questo progressivo svelamento del suo vero scopo, la 
tesi insinuata all’inizio79 è verificata: Laura ha scelto la mate-
ria del lutto, esplorato le posizioni degli antenati e declama-
to un discorso persuasivo. L’apparente incapacità iniziale si 
rivela quale finzione deliberata: un esempio di ductus oblicus.

Questa inaffidabilità della parola non sfugge a Soldo, il 
quale richiama l’attenzione sul tema classico della sua fun-
zione terapeutica, esprimendo, tuttavia, dubbi sulla sua ve-
ridicità: «Vulnus enim irrimediabilis dmni verborum medi-
cina non sustinet»80. La sua perplessità è giustificata, poiché 
la laus di Asellus declamata da Filonaco risulta inefficace. 
L’elogio, conforme alle divisioni quintilianee di laus corporis 
e laus animi, sottolinea la forza, la disciplina e le virtù dell’a-
sino, inclusa la capacità di prevedere le piogge, calmare i 
bambini, fare scherzi spiritosi, ma la pedissequa applicazio-
ne delle regole retoriche non convince: per Laura, Filonaco 
appare come un contadino ampolloso81. 

Ella interviene con un’avversativa  –  «Enitar ipsa nunc 
pro causae nervis ea complecti quae possint figuris suis et 
suasibili argumento, vestros animos ad arbitrium a dolore 
subvehere»82, – che introduce la propria perorazione finale, 

78. Ivi, p. 112.
79. «[…] hodie si pastoria lugendi materia ad hos funebres planctus con-

suluisset Musas agrestes et certum haberet animus quasnam sedes asinis fata 
posuerint, vel si doctam me fecisset Celebris illa quaestio maiorum, quam de 
animarum circuitione sub obitu iterato Pythagoras Porphyriusque monstrarunt, 
declamarem miserioris aerumnae contiones et guttatim humectarem vobiscus 
haec ora lacrimulis», ivi, p. 74.

80. Ivi, p. 88.
81. Cfr. ivi, p. 102.
82. Ibidem.



Retorica, satira, e sovversione nell’“In asinarium funus oratio”…� 37

basata su «medendi studium»83, il desiderio di curare con la 
parola, concentrandosi sulle possibilità di Asellus di soprav-
vivere o attraverso i risultati durevoli dei servizi offerti, o 
nell’aldilà grazie alla sua anima, o, in ultima istanza, grazie 
alla fama guadagnata a Soldo in quanto suo padrone. Tale 
perorazione, tuttavia, è modellata sulla Naturalis historia 
di Plinio prima, e poi sugli argomenti teologici di Porfirio, 
Agostino e Pitagora. Non si tratta quindi della medicina 
della lode, ma della medicina della filosofia, della teologia 
e della scienza. Cereta in questa ultima arringa piega le sue 
conoscenze all’ideale umanista della fama, insinuando che 
forse è proprio la fama, in ultima analisi, il grande vantaggio 
che Soldo può trarre dalla morte di Asellus. 

Adesso, dopo aver guadagnato la fiducia del lettore tra-
mite la confessione di Filonaco, la cui forma classica è volta 
a garantire veridicità, e suscitato una risposta empatica ver-
so le virtù di Asello, Laura afferma che in fondo è meglio 
che sia morto. Questa posizione contraddittoria tuttavia è 
assunta per essere superata. Com’è tipico del paradosso, il 
discorso non procede per deduzioni ma piuttosto fa perno 
su una «equivocation upon which two arguments (logically 
unconnected) meet and turn»84. In questo modo, la somma 
degli equivoci crea un cortocircuito che ha lo scopo di ri-
velare una verità scomoda85. Nel caso in esame, la teorica 
conversione dal lutto alla gioia, in cui il lettore è portato 
da Cereta al rovesciamento dell’empatia che lei stessa aveva 
creato, è occasione per prendere le distanze dall’ideale uma-

83. Ivi, p. 106.
84. Malloch, The Techniques and Function, cit., p. 194.
85. Cfr. ivi, p. 196.



38� Maria Sole Costanzo

nista del suo tempo in generale, e, nello specifico, denun-
ciare le limitazioni che ella stessa aveva incontrato nel suo 
sforzo di adeguarvisi. Il cambiamento che Cereta promuove 
è l’inizio di un nuovo umanesimo, inaugurato da sé stessa, 
umanesimo in cui la donna è professionista partecipante at-
tivamente alla comunità letteraria e non una nobile istruita 
per la quale le lettere sono un grazioso passatempo. Questo 
si comprende osservando la laus di Asellus in primo luogo 
in parallelo alle descrizioni delle donne in generale, ed in 
secondo luogo attraverso la filigrana delle epistole di Cereta.

In primo luogo, Asellus è presentato come un caso esem-
plare di coincidentia oppositorum: ignorante e tuttavia sapien-
te, umile e tuttavia orgoglioso. Questi tratti non sono esclu-
sivi dell’epicedio ceretiano. La compresenza, in un unico 
individuo o elemento, di qualità incongruenti – razionalità 
e follia, sapienza e insipienza, essere “tutto” ed essere “nien-
te” – costituisce infatti un topos tipico del paradosso86. Le 
caratteristiche attribuite ad Asellus appartengono in par-
ticolare alla tradizione dell’encomio paradossale dell’asino, 
già attestata in Claudiano. Cereta sceglie consapevolmente 
questo soggetto tradizionale perché gli stessi topoi erano 
stati applicati anche alle donne: proprio in quanto conside-
rate modelli di umiltà – manifestata attraverso la mortifica-
zione del corpo, il silenzio e l’obbedienza –, ricorda Adam-
son, le donne medievali erano ritenute in grado di accedere 
alla dimensione ultraterrena e al divino; di conseguenza le 
scrittrici medievali adottavano intenzionalmente una «rhe-
toric of humility and transcendence»87 quando desiderava-

86. Cfr. Colie, Paradoxia Epidemica, cit., p. 27.
87. Adamson, Don’t Think for Yourself, cit. p. 110.



Retorica, satira, e sovversione nell’“In asinarium funus oratio”…� 39

no esprimere nei loro testi posizioni complesse o inusuali 
che altrimenti non sarebbero state socialmente accettate. 
Cereta riprende questa postura retorica mettendola però in 
bocca a due uomini, Soldo e Filonaco, oratori inefficaci che, 
proprio attraverso la loro goffaggine, finiscono per dimo-
strare l’inadeguatezza di tale strategia.

In secondo luogo, accanto all’umiltà, Asello incarna an-
che le qualità del nuovo «uomo universale» di memoria 
burckhardtiana: una straordinaria resistenza alle avversità, 
un’insolita capacità previsionale e persino un marcato sen-
so dell’umorismo. Nonostante ciò, egli era stato comunque 
ostracizzato dalla sua stessa comunità. Questa dinamica ri-
specchia da vicino l’esperienza narrata da Cereta nelle sue 
lettere: nelle epistole, infatti, ella attribuisce a sé stessa gli 
stessi interessi per l’astrologia, la previsione del futuro e l’u-
morismo che celebra tra le doti di Asello. Eppure, le qualità 
eccezionali di entrambi si sono rivelate insufficienti per ot-
tenere riconoscimento e fama – almeno fino ad ora.

Ciò dimostra che, analogamente ad Alberti, la cui Musca 
si concentra su «what Alberti values most about himself»88, 
Cereta propone l’asino come alter ego di sé stessa, o me-
glio della propria versione passata, quella che attraverso tali 
imprese aveva tentato di conquistare la fama. Con questa 
strategia satirica, Cereta mette in evidenza i limiti del to-
pos umanistico della fama eternatrice – un ideale che l’aveva 
profondamente affascinata89 – e nell’Oratio lo oltrepassa, se-
gnando così un vero e proprio cambiamento di paradigma. 

88. A. Saiber, Quadrivial Comedy in Leon Battista Alberti’s Musca, in «Alber-
tiana», 23 (2), 2020, pp. 191-205, p. 197.

89. Rabil, Laura Cereta, cit., n. 4.



40� Maria Sole Costanzo

Sfruttando la qualità autocritica e autoriflessiva insita nel 
genere dell’encomio paradossale90, con l’Oratio Laura “sep-
pellisce” il vecchio umanista91, cui lei stessa si era ispirata, 
e inaugura un nuovo umanesimo in cui la donna non è più 
una dilettante, ma una professionista attiva nella comunità 
letteraria. Il tessuto di citazioni dalle Metamorfosi di Apuleio 
conferma l’intento trasformativo di Cereta92.

L’intera orazione è costruita nel segno del sovvertimen-
to dei valori e in particolare di quello che vuole la donna, 
nello specifico Laura, silenziosa e obbediente, rimpiazzan-
dolo con la dimostrazione del suo valore tramite l’eloquen-
za. Siccome, per funzionare, questo speciale meccanismo 
dell’encomio paradossale deve presumere dei valori condi-
visi prima di metterli in questione, rovesciarli, e sostituirli 
con un nuovo insieme di principi tramite l’epideissi93, que-
sto risponde anche alla domanda sul pubblico di Cereta: gli 
esponenti dell’umanesimo latino, capaci sia di decifrare la 
fitta rete di citazioni sia di comprendere l’esperto uso del 
ductus nelle sue declinazioni.

Completata la consolatio e ottenuto il risultato, Cereta 
abbassa il registro stilistico, sostituendo le lunghe subordi-
nate con frasi brevi: «Eamus. Exue quicquid nigrigat circum. 
Surge iam tandem. Hora nos admonet». Ormai è buio e l’ar-
gomento esaurito; Laura, ora «ideal humanist […] speaker of 

90. Colie, Paradoxia Epidemica, cit., p. 7.
91. Questa strategia in un certo senso ricorda il passo (successivo) della Apo-

logie pour Raymond Sebond di Michel de Montaigne, il quale giungerà a paragona-
re il paradosso a una forma di autodistruzione dell’autore, anticipando tensioni 
simili tra esercizio retorico e desiderio di annientare una propria identità passa-
ta (Montaigne, Essays, II.1).

92. Griffin, “Salve Atque Vale”, cit., p. 88.
93. Colie, Paradoxia Epidemica, cit., p. 8.



Retorica, satira, e sovversione nell’“In asinarium funus oratio”…� 41

words and doer of deeds»94, congeda i dialoganti e il pubbli-
co, chiudendo col noto riferimento metatestuale a Catullo95.

In conclusione, l’intreccio tra le auctoritates classiche, già 
rilevate dalla critica, con la nuova retorica deliberativa, ana-
lizzata nel presente contributo, rivela la piena padronanza 
oratoria con cui Cereta si inserisce nello spazio pubblico, no-
nostante le norme del tempo escludessero lei e le altre donne 
letterate dall’esercizio di tale competenza. In questa prospet-
tiva, la scelta del soggetto, ovvero l’adossografia dell’asino, ac-
quista un doppio significato strategico: l’asino incarna infatti 
il tradizionale paradigma femminile fondato sulla soppor-
tazione silenziosa; su queste Cereta proietta inoltre qualità 
inattese, trasformandolo in emblema delle capacità straordi-
narie con cui lei stessa aveva cercato di distinguersi, e che ora 
mostra come obsolete. L’orazione diventa così un gesto pro-
grammatico, volto a superare quel modello e a proporne uno 
nuovo, quello della donna umanista consapevole del proprio 
valore. Il pubblico implicito è quello dei colleghi umanisti, 
gli unici in grado di cogliere i codici che Cereta intende sov-
vertire e di decifrarne il messaggio sottilmente provocatorio. 
Pur non avendo «succeeded in establishing a counter trope as 
valid in broader culture»96, Cereta rompe infatti il paradigma 
della donna ridotta a oggetto del giudizio o desiderio maschi-
le, dimostrando la possibilità di eccellere negli stessi ambiti 
professionali degli uomini97 e aprendo la strada alla prima ge-
nerazione di scrittrici di professione98.

94. Gibson, Educating For Silence, cit., p. 27.
95. Cfr. Cereta, Orazione per il funerale di un asino, cit., p. 113.
96. Cfr. Schibanoff, Botticelli’s Madonna del Magnificat, cit., p. 207.
97. Cfr. Adamson, Don’t Think for Yourself, cit, p. 112.
98. Cfr. Feng, Humanist Petrarchism, cit., p. 68.





Contaminazioni verbo-visive  
nelle “Rime Spirituali”  
di Vittoria Colonna

di Matteo Petriccione

Il presente intervento intende analizzare la funzione delle 
immagini e il loro rapporto con le parole nel percorso medi-
tativo descritto all’interno Rime spirituali di Vittoria Colon-
na. Che la Marchesa di Pescara attribuisca alle figurazioni 
il valore di strumenti poetici e contemplativi appare chiaro 
tenendo in considerazione il rapporto da lei intrattenuto 
con Michelangelo1, nonché i più ampi interessi per la pittu-
ra, dimostrati dalla commissione dello stesso soggetto, una 
Maddalena, sia al Buonarroti che a Tiziano2. È però da nota-

1. Ampia è la bibliografia in tal senso, si vedano almeno Vittoria Colonna e 
Michelangelo, a cura di P. Ragionieri, Mandragora, Firenze 2005; M. Forcellino, 
Michelangelo, Vittoria Colonna e gli spirituali. Religiosità e vita artistica a Roma ne-
gli anni Quaranta, Viella, Roma 2009; A. Moroncini, I disegni di Michelangelo per 
Vittoria Colonna e la poesia del “Beneficio di Cristo”, in «Italian Studies», 1, 2009, 
pp. 38-55; L. Puppi, «Non se pò veder più ben fatta, più viva et più finita imagine». La 
pictura ritrovata di Michelangelo per Vittoria Colonna, in «Humanistica», 11 (1-2), 
2016, pp. 182-202; C. Mazzoncini, Nuove acquisizioni su Michelangelo Buonarroti 
scrittore (con notizia di un nuovo lacerto autografo), in «Scaffale Aperto», 8, 2017, 
pp. 121-130.

2. Cfr. B. Agosti, Vittoria Colonna e il culto della Maddalena (tra Tiziano e Mi-
chelangelo), in Vittoria Colonna e Michelangelo, cit., pp. 71-81 e A. Donati, Vittoria 



44� Matteo Petriccione

re che tale interesse nel Cinquecento non è affatto scontato, 
infatti il quadro teorico relativo al valore delle immagini in 
questo periodo è piuttosto complesso. Sul piano artistico 
l’importanza dell’arte figurativa è oggetto di dibattito: alcu-
ni la considerano un mezzo espressivo utile ad un percorso 
verso la divinità; mentre altri, poggiando sul topos platonico 
dell’arte come imitazione della natura, la reputano una tipo-
logia di rappresentazione inferiore rispetto alla poesia3. An-
che sul piano filosofico e teologico si contrappongono due 
posizioni: da un lato le correnti del neoplatonismo e dell’a-
gostinismo ritengono la percezione sensoriale ingannevole e 
fonte di perdizione morale; dall’altro si diffonde sempre di 
più, a partire dal XIII secolo4 e particolarmente nel Cinque-
cento5, l’utilizzo di immagini sia raffigurate nelle Chiese che 
descritte nelle prediche: in questo modo il popolo, proprio 

Colonna e l’eredità degli spirituali, Etgraphiae, Roma 2023 (1a ed. 2019), pp. 67-79. 
Per la figura della Maddalena nella poesia di Vittoria Colonna si veda A. Vale-
rio, Cristianesimo al femminile. Donne protagoniste nella storia delle Chiese, D’Auria, 
Napoli 1990, pp. 161-170 e Forcellino, Michelangelo, Vittoria Colonna e gli spirituali, 
cit., pp. 229-238.

3. Cfr. Letteratura e arti visive nel Rinascimento, a cura di G. Genovese e A. 
Torre, Carocci, Roma 2021.

4. Cfr. almeno M.A. Polo De Beaulieu, Predicazione, in Dizionario dell’Occi-
dente medievale, a cura di J. Le Goff e J. Schmitt, Einaudi, Torino 2004, 2 voll., 
II, pp. 899-910; M.J. Carruthers, Machina memorialis: meditazione, retorica e costru-
zione delle immagini (400-1200), trad. it. di L. Iseppi, Edizioni della Normale, Pisa 
2006; Ead., The book of memory: a study of memory in medieval culture, Cambridge 
University Press, Cambridge 2008; L. Bolzoni, La rete delle immagini. Predicazione 
in volgare dalle origini a Bernardino da Siena, Einaudi, Torino 2009. 

5. Cfr. F.A. Yates, L’arte della memoria, Einaudi, Torino 2007 (1a ed. 1984); L. 
Bolzoni, Tra parole e immagini: per una tipologia cinquecentesca del lettore creativo, 
in «Lettere italiane», 48, 1996, pp. 527-558; Ead., Imitazione dell’antico e creazione 
del nuovo: il ruolo della memoria nel dibattito fra Quattro e Cinquecento, in Classici-
smo e sperimentalismo nella letteratura italiana tra Quattro e Cinquecento. Sei lezioni, 
Atti del Convegno (Pavia, Collegio Ghislieri, 20-21 novembre 2014), a cura di R. 
Pestarino, A. Menozzi, E. Niccolai, Pavia University Press, Pavia 2016, pp. 1-18.



Contaminazioni verbo-visive nelle “Rime Spirituali” di Vittoria Colonna� 45

grazie alla contaminazione verbo-visiva del messaggio, può 
assorbire meglio i contenuti veicolati dalle autorità ecclesia-
stiche e dai predicatori.

Nel contesto monastico sorge, tuttavia, un tentativo di 
sintesi tra le posizioni, che appare di particolare interes-
se per interpretare la poesia di Vittoria Colonna, ossia la 
pratica della lectio spiritualis6, nata alla fine del XIII secolo, 
quando la maggior diffusione di manoscritti permetteva 
una lettura intenta e silenziosa del Testo Sacro7. Questo 
tipo di lettura si configurava come una pratica medita-
tiva incentrata sulla visualizzazione interiore e sulla me-
ditazione morale delle immagini derivate dalle Scritture. 
È questo, come ha ricostruito Carruthers, un esempio di 
quel processo di spiritualizzazione delle tecniche retoriche 
classiche cui si assiste in ambito monastico8: gli strumen-
ti di traduzione verbo-visiva del testo, quali l’ecfrasi, non 
sono più solo mezzi per mettere sotto gli occhi del lettore 
un dettaglio narrativo o una scena, ma divengono veri e 
propri supporti meditativi utili al percorso spirituale. In 
questo modo le figure nate interiormente durante la let-
tura vengono equiparate per importanza allo stesso Testo 
Sacro, generando una sovrapposizione completa tra parola 

6. Cfr. B. Stock, “Lectio divina” e “lectio spiritualis”: la scrittura come pratica 
contemplativa nel Medioevo, in «Lettere italiane», 52 (2), 2000, pp. 169-183. Si veda 
anche E. Pietrobon, La penna interprete della cetra. I Salmi in volgare e la poesia spi-
rituale italiana nel Rinascimento, Edizioni di storia e letteratura, Roma 2019, p. 28.

7. Cfr. J. Hamesse, Il modello della lettura nell’età della Scolastica, in Storia della 
lettura nel mondo occidentale, a cura di G. Cavallo, R. Chartier, Laterza, Roma-Ba-
ri 2009, pp. 91-115.

8. Cfr. Carruthers, Machina memorialis, cit., p. 15: «Non è corretto dire o 
lasciare intendere […] che i monaci abbiano eliminato la retorica. Si potrà dire 
piuttosto che l’abbiano reindirizzata alla formazione dei cittadini della città di 
Dio».



46� Matteo Petriccione

e immagine, non solo per quanto riguarda il loro valore, 
ma anche per la loro fruizione: la parola viene letta come 
figura e la figura mentale si tramuta di nuovo in parola, in 
testo privato di meditazione o in testo predicatorio utile 
a trasmettere la verità alle masse di fedeli9. La lectio spi-
ritualis si configura dunque come l’origine di un processo 
di ruminatio che, contaminando parola e immagine, trova 
nella retorica il mezzo di ascensione a Dio.

La pratica della lectio spiritualis e la dimensione forte-
mente visionaria delle prediche erano tecniche largamente 
diffuse e teorizzate in ambito monastico, ma erano ben co-
nosciute anche dal pubblico laico e dotto. Non ci si stupirà 
in tal senso nel rintracciare tracce della pratica della lectio 
spiritualis nelle Rime spirituali di Colonna, come fa Rolfe 
Prodan10. Anche per quanto riguarda la tradizione predi-
catoria diversi sono i legami con la poesia colonnese: Gio-
vanni Bardazzi in tal senso ha individuato stretti rapporti 
tra la raccolta spirituale della Marchesa e le prediche di 
Bernardino Ochino, ritracciando nei componimenti della 
poetessa una corposa serie di tessere testuali tratte dalle 
orazioni del frate11. 

9. Cfr. A. Torre, La finestra sul testo. Aspetti dell’ecfrasi da Dante a Tasso, in 
Letteratura e arti visive nel Rinascimento, cit., pp. 21-56.

10. S. Rolfe Prodan, Religious Desire in the Poetry of Vittoria Colonna: Insights 
into Early Modern Piety and Poetics, in Vittoria Colonna. Poetry, Religion, Art, Im-
pact, a cura di V. Cox, S. McHugh, Amsterdam University Press, Amsterdam 
2022, pp. 153-172. Cfr. Valerio, Cristianesimo al femminile, cit., pp. 159-160: «Vit-
toria Colonna instaura con il testo sacro [una rapporto basato sulla] lettura del 
testo, la riflessione, la contemplazione, l’azione». 

11. G. Bardazzi, Le rime spirituali di Vittoria Colonna e Bernardino Ochino, «Ita-
lique», 4, 2001, pp. 61-101. Cfr. E. Campi, Vittoria Colonna and Bernardino Ochino, 
in A companion to Vittoria, a cura di A. Brundin, T. Crivelli, M.S. Sapegno, Brill 
Leiden-Boston 2016, pp. 371-398.



Contaminazioni verbo-visive nelle “Rime Spirituali” di Vittoria Colonna� 47

Il rapporto tra Colonna e Ochino, d’altronde, è ampia-
mente documentato: i due si incontrarono probabilmente 
nel 1534 (quando il frate entrò nell’ordine cappuccino, nella 
difesa del quale era impegnata la poetessa)12, anche se le pri-
me testimonianze documentarie risalgono al 153713. Tra di 
loro nacque quella che Pietro Carnesecchi ebbe a definire 
«intrinsechezza»14, una vicinanza di idee e concezioni che 
portò probabilmente la poetessa a seguire il frate nella sua 
attività predicatoria a Ferrara, Pisa, Firenze e Lucca tra il 
1537 e il 1538, mentre Ochino fece visita a Vittoria Colonna 
ad Arpino e Roma15. I due furono poi vicini al gruppo viter-
bese degli spirituali, le cui teorie penetrarono tanto nell’at-
tività del predicatore, quanto nella poesia colonnese16. Si 
nota tuttavia una particolare influenza delle riflessioni del 
frate sulla produzione spirituale della poetessa, soprattut-
to riguardo alcuni elementi retorici e concezioni sviluppate 
all’interno dell’ambiente dei predicatori17. In tal senso Co-
lonna sembra assorbire dal frate molte riflessioni attraverso 

12. Cfr. S. Bowd, Prudential Friendship and Religious Reform: Vittoria Colonna 
and Gasparo Contarini, in A companion to Vittoria, cit., pp. 349-370; M. Liguori, Su 
Vittoria Colonna e la riforma cappuccina. Documenti epistolari e un’appendice inedita, 
in «Atti e memorie dell’Arcadia», 6, 2017, pp. 85-104; V. Copello, Nuovi elementi 
su Vittoria Colonna i cappuccini e i gesuiti, in «Lettere italiane», 69 (2), 2017, pp. 
296-327.

13. Cfr. V. Colonna, Carteggio, a cura di V. Copello, Edizioni della Normale, 
Pisa 2023, Lettera 130 al cardinale Ercole Gonzaga, 22 aprile 1537, pp. 182-183.

14. Estratto del processo di Pietro Carnesecchi, a cura di G. Manzoni, in Miscel-
lanea di storia italiana, edita per cura della Regia Deputazione di Storia Patria, t. 
X, Fratelli Bocca Libraj di S. M., Torino 1870, pp. 187-573, a p. 493.

15. Forcellino, Michelangelo, Vittoria Colonna e gli spirituali, cit., p. 83.
16. C. Ossola, Introduzione storica, in Juan de Valdes, Lo Evangelio di San Mat-

teo, a cura di A.M. Cavallarin, Bulzoni, Roma 1985, pp. 83, 85-86. Cfr. Campi, 
Vittoria Colonna and Bernardino Ochino, cit.

17. Cfr. A. D’Ascoli, La predicazione dei cappuccini nel Cinquecento in Italia, 
Libreria S. Francesco d’Assisi, Loreto 1956.



48� Matteo Petriccione

le quali contaminare e rileggere il suo patrimonio culturale 
neoplatonico, biblico e letterario18.

L’influenza di Ochino sulle Rime spirituali colonnesi si 
nota già dal componimento che apre l’edizione Valgrisi, 
nel quale compare una serie di metafore che pone in ana-
logia l’atto della scrittura alla crocifissione: «i santi chiodi 
ornai sieno mie penne, / e puro inchiostro il prezioso san-
gue, / vergata carta il sacro corpo exangue, / si ch’io scriva 
per me quel ch’Ei sostenne» (S1: 1, vv. 5-8)19. Come ha posto 
in evidenza Bardazzi20 i versi appaiono molto simili alla 
Predica IX di Ochino, intitolata Perché Christo non scrisse 
alcuna cosa: 

Christo adunque trentatre anni continuamente spirando 
lume e amore, e particolarmente in su la croce, scrivendo 
sempre in spirito, usò per carta il core delle persone, per inchiostro 
lacrime, sudore e sangue: per penna i chiodi, la lancia e la croce e la 
sua mano fu lo Spirito santo, col quale nel core de suoi eletti, 
impresse spirito, sì come e poi ch’egli fu resuscitato.21

18. Cfr. Bardazzi, Le rime spirituali di Vittoria Colonna e Bernardino Ochino, 
cit., pp. 85-86: «Che cosa concluderne? Non si tratta di “fonti” in senso tradizio-
nale, ma spesso non si tratta neanche di coincidenze poligenetiche imputabili 
alle comuni matrici scritturali o ad una comune spiritualità valdesiana. L’ipotesi 
più probabile mi pare quella di un lento assorbimento, da parte della Colonna, 
di moduli espressivi, tematico-lessicali, ochiniani: percepiti di frequente, attra-
verso le parole ufficiali del pulpito o le private della conversazione, da un orec-
chio quanto mai ricettivo ed emotivamente partecipe, per affetto e condiviso 
sentire». 

19. Per le Rime spirituali si riferimento all’edizione V. Colonna, Rime, a cura 
di A. Bullock, Laterza, Roma-Bari 1982.

20. Ivi, p. 85.
21. Prediche di Bernardino Ochino da Siena novellamente ristampate e con grande 

diligentia rivedute e corrette, Pietro Perna, Basilea 1551, cc. ddr-dd3v, a c. dd2v, 
corsivo mio.



Contaminazioni verbo-visive nelle “Rime Spirituali” di Vittoria Colonna� 49

Il richiamo testuale non è di poco conto: è vero infatti 
che l’edizione Valgrisi non venne licenziata da Colonna, ma 
la struttura del sonetto rende probabile una sua posizione 
incipitaria in una raccolta che probabilmente la poetessa 
voleva approntare22. Il fatto che la metafora portante del 
componimento di apertura di un canzoniere spirituale sia 
tratta da una predica di Ochino testimonia innegabilmen-
te l’influenza dell’attività predicatoria del frate sulla poesia 
spirituale di Colonna. 

Il legame tra scrittura e crocifissione, tra l’altro, non vie-
ne evidenziato solo in S1: 1, ma si sviluppa come un motivo 
portante delle Rime spirituali, giungendo a descrivere il libro 
della croce, concetto centrale nelle prediche di Ochino e 
nelle teorie degli spirituali23:

Et io dico, che senza tante fatiche, in breve tempo, si può di-
ventare dottissimo, e che basta un libro solo, cio è Christo in 
su la croce, nel quale come in uno compendio, sonno tutte le 
verità, utili e necessarie alla salute, e tutti i tesori della scien-
tia e sapientia ascosti.24

Questo passo si pone all’interno della più ampia polemi-
ca del frate contro coloro che ritengono di poter osservare 

22. Per la storia editoriale e le caratteristiche dell’edizione Valgrisi si vedano 
C. Scarpati, Le Rime Spirituali di Vittoria Colonna nel Codice Vaticano donato a 
Michelangelo, in «Aevum», 78 (3), 2004, pp. 693-717; F. Pignatti, Il manoscritto di 
tipografia dei sonetti aggiunti nell’edizione Valgrisi 1548 delle Rime spirituali di Vittoria 
Colonna, in «Critica letteraria», 195 (2), 2022, pp. 217-236.

23. Cfr. B. Fontanini, Trattato Utilissimo del Beneficio di Giesu Christo Crocifisso 
verso i christiani, Apud Bernardinum de Bindonis, Venezia 1543.

24. Predica VIII: Che libro si doverebbe studiare, per sapere in breve tempo e facil-
mente tutte le cose utili e necessarie alla salute, in Prediche di Bernardino Ochino, cit., 
pp. cc6r-dd, a p. cc8v-cc9r.



50� Matteo Petriccione

la verità divina attraverso il solo studio delle Scritture25: per 
Ochino tale posizione non è sostenibile, poiché l’approfon-
dimento del Testo Sacro permette unicamente una com-
prensione intellettuale della divinità, ma non restituisce la 
sua esperienza, che è al centro del percorso spirituale del 
fedele26. La stessa tematica viene sviluppata da Colonna nei 
sonetti 164 e 165. Nel primo la poetessa si chiede «Che giova 
il volger di cotante carte?» (S1: 164, v. 5), invitando chi cerca 
la salvezza alla preghiera (vv. 6-8: «Preghiamo Lui che d’ogni 
error ne scioglia, / ché quanto, l’alma in se stessa s’invoglia 
/ tanto dal vero suo lume si parte»). Nel secondo, invece, 
Colonna afferma:

Doi modi abbiam da veder l’alte e care
grazie del Ciel: l’uno è guardando spesso
le sacre carte ov’è quel Lume expresso
ch’a l’occhio vivo sì lucente appare;
l’altro è alzando del cor le luci chiare
al libro de la croce, ov’Egli stesso
si mostra a noi sì vivo e sì da presso
che l’alma allor non può per l’occhio errare. 
(S1: 165, vv. 1-8, corsivo mio)27 

25. Cfr. Predica IX, cit., p. dd2v: «La vera theologia non consiste in litere, 
scritti, humane opinioni, eloquentie, ò scientie: ma in esperientia e vivo spirituale 
santimento di Dio, della sua gran bontà, scoperta supremamente in Chrifto in su 
la croce».

26. Cfr. Forcellino, Michelangelo, Vittoria Colonna e gli spirituali, cit., p. 74.
27. Per il rapporto di Vittoria Colonna con le scritture, considerate in 

modo meno radicale rispetto a Ochino si vedano Valerio, Cristianesimo al femmi-
nile, cit. e Forcellino (Michelangelo, Vittoria Colonna e gli spirituali, cit., p. 85) nota 
che in questo sonetto Cristo viene descritto mentre è ancora in vita sulla croce e 
individua delle analogie con alcune rappresentazioni michelangiolesche.



Contaminazioni verbo-visive nelle “Rime Spirituali” di Vittoria Colonna� 51

Si noti come il motivo del libro della croce venga qui po-
sto in relazione alla contrapposizione tra sensi esterni e sen-
si interni: mentre le «luci del cuore» innalzano l’io lirico alla 
croce, l’occhio esterno che legge le «sacre carte», può salvare 
il fedele, ma può anche «errare». È chiaro qui che le «luci del 
cuore» corrispondono agli occhi appartenenti ai sensi inter-
ni, quelli dell’«alma [che] non può per l’occhio errare», men-
tre quelli carnali distolgono dalla meditazione spirituale. La 
contrapposizione tra le due sensorialità, studiata da Doglio 
nelle epistole colonnesi28 e presente in Ochino29, è un topos 
di origine platonica e largamente diffuso nella tradizione30. 
Come si accennava, infatti la concezione platonico-cristia-
na, e con essa la filosofia agostiniana che permeava la tradi-
zione monastica, poneva in evidenza la fallacia della realtà 
sensibile e dunque l’impossibilità della visione divina e so-
prattutto della crescita spirituale per mezzo delle immagini. 

Su questa stessa linea si pone Ochino, il quale nella Pre-
dica LXIV afferma che il fedele non deve in nessun caso 
«adorare le cose visibili e sensibili». Dunque, secondo il fra-
te, le immagini derivanti dai sensi sono insidiose, eppure 
esse alcune volte possono essere utili a «redurci in memoria 

28. M.L. Doglio, L’«occhio interiore» e la scrittura nelle lettere spirituali di Vit-
toria Colonna, in Lettera e donna. Scrittura epistolare al femminile tra Quattrocento 
e Cinquecento, Bulzoni, Roma 1993, pp. 17-31. In particolare si veda ivi, p. 30: 
«Solo il vedere con l’occhio interno, che implica vedere e capire, “considerare” e 
“pensare”, permette di “discernere”». Cfr. Valerio, Cristianesimo al femminile, cit., 
pp. 159 e 165.

29. Ad esempio in Predica I: Che sì come da lume che hanno gl’huomini di Dio, 
nasce ognor lor bene, così dall’essere ciechi a tanta sua bontà, nasce ogni lor male, in 
Prediche di Bernardino Ochino, cit., cc. Aaar-Aaa4v, a cc. Aaar-v e Predica XV: se 
alcuno si salva senza Christo, cc. ggr-gg4v, a c. ggv.

30. Cfr. C. Mazzoncini, «Con la scorta gentil del raggio ardente»: l’immaginario 
filosofico delle rime di Vittoria Colonna, Vecchiarelli, Manziana 2025, p. 65.



52� Matteo Petriccione

Christo, i santi e la lor vita». Se infatti è vero che di per sé gli 
stimoli sensoriali sono una distrazione dal percorso morale 
e intellettuale che conduce alla divinità, è altrettanto vero 
che meditare in modo corretto alcune immagini può essere 
utile a compiere il proprio percorso spirituale, anche se, ri-
corda Ochino, si dovrebbero comunque evitare gli stimoli 
sensoriali, poiché essendo gli uomini «carnali», sono «incli-
natissimi ad adorare le cose visibili e sensibili», distraendosi 
dal percorso spirituale31.

Vittoria Colonna approfondisce il tema della contrappo-
sizione tra le due sensorialità attingendo alla filosofia neo-
platonica e a partire da questa sviluppa il suo discorso poeti-
co a partire da due apparati metaforici largamente presenti 
nella tradizione: quello della nebbia e quello della fuliggi-
ne32. Ad esempio in S1: 85 il «Sol divino» (v. 1) viene oscu-
rato dalla nebbia dei sensi (vv. 9-11: «Ma la nebbia dei sensi 
a noi sì spesso / l’asconde che l’interna vista inferma / quel 
fulgor cerca in altra minor luce»), mentre in S1: 90 ancora 
la poetessa lamenta di riuscire solo a intravedere la divinità 
nel mezzo della nebbia prodotta dai sensi (vv. 1-4: «Quando 
fia il dì, Signor, che ’l mio pensero, / intento e fisso in Voi 
sempre, Vi veggia? / Ché mentre fra le nebbie erra e vaneggia / 
mal si puote fermar nel lume vero», corsivo mio). La medesima 
questione viene riproposta in S1: 76, dove Colonna sviluppa 
il tema della meditazione, proponendo un’analogia tra la ne-
cessità di coprire la brace per trattenere il calore durante la 
notte e quella di trattenere la divinità all’interno del cuore. I 

31. Predica LXIV Dell’imagini e reliquie, in Prediche di Bernardino Ochino, cit., 
cc. GG3v-HH2v, a cc. GG7r-v.

32. Mazzoncini, «Con la scorta gentil del raggio ardente», cit., pp. 8-9.



Contaminazioni verbo-visive nelle “Rime Spirituali” di Vittoria Colonna� 53

sensi dunque si devono chiudere al mondo, affinché la scin-
tilla divina, immagine di fede, non si spenga:

Se per serbar la notte il vivo ardore
dei carboni da noi la sera accensi
nel legno incenerito arso conviensi
coprirli, sì che non si mostrin fore,
quanto più si conviene a tutte l’ore
chiuder in modo d’ogn’intorno i sensi,
che sian ministri a serbar vivi e intensi
i bei spirti divini entro nel core?
Se s’apre in questa fredda notte oscura
per noi la porta a l’inimico vento
le scintille del cor dureran poco;
ordinar ne convien con sottil cura
il senso, onde non sia da l’alma spento,
per le insidie di fuor, l’interno foco.
(S1: 76, corsivi miei)

Il componimento presenta due richiami alla tradizione 
predicatoria: il primo risiede nella scelta della scena quo-
tidiana impiegata per veicolare un significato spirituale, la 
semplicità dell’immagine, infatti, facilita la memorizzazione 
del significato complesso che essa sottende, in linea con le 
pratiche diffuse nella predicazione. Il secondo riguarda la 
metaforica che lega il fuoco alla fede, ricorrente nei testi 
di Ochino33. Ma in senso più ampio il tema centrale del so-

33. Cfr. ad esempio Predica XXII: Del maggior stolto, che si truovi al mondo, in 
Prediche di Bernardino Ochino, cit., cc. Lll3r-Lll8r, a c. Lll3v: «E tanto più, quanto 
che Dio non è tenebra, ma è una luce, a noi per la sua immensità presentissima e 
intima, la quale ci si demonstra sempre in ogni tempo, loco e creatura, massime 



54� Matteo Petriccione

netto è inerente alla pratica della meditazione: l’isolamento 
dai turbamenti del mondo esterno, infatti, è la base della 
costruzione di uno stato mentale necessario al percorso me-
ditativo e mnemonico nella riflessione dei predicatori34. Lo 
stesso Ochino, in tal senso, ricorda che le sollecitazioni de-
rivanti dal mondo esterno sono in grado di turbare la con-
templazione di Dio:

La contemplatione di Dio è molto delicata, ogni mino strepito del 
mondo la disturba, però bisogna con Moise ascendere al mon-
te, e entrare nella divina caligine (imperò che nell’oscuro la 
mente è più raccolta) à vedere che non sei per te atto, né de-
gno di contemplare Dio in Christo, né delle scritture sante. 
Per entrare adunque nel humile schuola di Christo, bisogna 
abbassare la testo, lassar fuori ogni superbia, pertinacia, arro-
ganza e infideltà.35

A fronte di quanto detto sarebbe lecito chiedersi come 
un percorso spirituale possa basarsi sulla contemplazione 
delle immagini se queste, in quanto sensoriali, producono 

in Christo in su la croce: e con tanti, tali e sì continui benefitij, in sostentarci, 
adiutarci, e governarci, che sì come se un fusse in mezoo d’una immensa e po-
tentissima fiamma di fuoco e non la sentisse, sarebbe più che stupido, così scin-
tillando Dio per tutto, e di continui gratie, chi non lo vede, non lo gusta, non lo 
sente, e non crede che sia, è più che cieco, insensato e stolto».

34. Alla base di questa teorizzazione, come ricorda Delcorno, c’era la con-
trapposizione tra città e deserto sviluppata nelle Vitae patrum, cfr. C. Delcorno, 
Le «Vitae Patrum» nella letteratura religiosa medievale (secc. XIII-XV), in «Lettere 
italiane», 48 (2), 1991, pp. 187-207.

35. Predica VII: Come debba prepararsi chi vuole studiare le scritture sacre, e con-
templare Christo in esse, e in su la croce, in Prediche di Bernardino Ochino, cit., pp. 
cc3r-cc6v, a p. cc4v, corsivo mio. Si veda qui anche il tema della caligine prima 
menzionato in relazione alla poesia di Colonna.



Contaminazioni verbo-visive nelle “Rime Spirituali” di Vittoria Colonna� 55

solo distrazione o, peggio, perdita della direzione morale. 
Colonna affronta il tema in S1: 3, sonetto che problematizza 
la possibilità di parlare di cose eterne quando queste sono 
impossibili da percepire per l’occhio mortale (vv. 1-4: «Par-
rà forse ad alcun che non ben sano / sia il mio parlar di 
quelle eterne cose / tanto a l’occhio mortai lontane, ascose, / 
che son sovra l’ingegno e corso umano», corsivo mio). La 
risposta della poetessa è la fede, che mostra al desiderio i 
giusti obiettivi, i quali sono «altamente scolpiti in mezzo 
’l core» (v. 11) dell’io lirico, seguendo una metafora che di 
nuovo richiama la tradizione mnemonica36, oltre che quella 
petrarchesca37. Qui sarebbe necessario aprire una parentesi 
sul problema della salvezza per sola fede, che è uno dei nodi 
della riforma luterana e che influenza anche la teorizzazione 
degli spirituali e la poesia di Colonna38, la quale tuttavia non 
scioglie mai la sua ambiguità rispetto al complesso quadro 
dottrinario del suo tempo39. Ma per non allontanarsi dal 
problema del ruolo delle immagini nella meditazione spi-
rituale colonnese, ci si limiterà a notare che nel componi-

36. Cfr. M.J. Carruthers, The book of memory, Cambridge University Press, 
Cambridge 1998, p. 22.

37. Rvf 100, vv. 12-13: «e ’l volto, et le parole che mi stanno / altamente con-
fitte in mezzo ’l core».

38. Cfr. Bowd, Prudential Friendship and Religious Reform, cit., pp. 365-367 e 
Forcellino, Michelangelo, Vittoria Colonna e gli spirituali, cit., pp. 44-51.

39. Cfr. Campi, Vittoria Colonna and Bernardino Ochino, cit., p. 371: «Yet de-
spite her evident passion for the study of theology, Colonna never actually pro-
duced any unambiguous statement of her own religious views». In particolare 
Colonna sembra distaccarsi dalla posizione di Ochino e in generale degli spiri-
tuali riguardo il ridimensionamento del ruolo della Vergine (ivi, pp. 392-398); 
Forcelli, Michelangelo, Vittoria Colonna e gli spirituali, cit., p. 78; G. Fragnito, «Per 
lungo e dubbioso sentero»: l’itinerario spirituale di Vittoria Colonna, in Al crocevia della 
storia. Poesia, religione e politica in Vittoria Colonna, a cura di M.S. Sapegno, Viella, 
Roma 2016, pp. 177-216.



56� Matteo Petriccione

mento la poetessa sembra individuare, agostinianamente, la 
grazia divina quale unico mezzo di ascensione a Dio in grado 
di dare valore alla parola poetica (S1: 3, vv. 12-14: «Lui, che 
sol il può far, prego che mandi / virtù che scioglia e spezzi i 
duri nodi / a la mia lingua, onde Li renda onore»).

La possibilità di trattare cose invisibili agli occhi carna-
li è dunque garantita dalla grazia divina e dalla fede dell’in-
dividuo, caratteristiche che gli permettono di attuare una 
meditazione intenta. Il termine “intentus” nella tradizione 
monastica implica un’adesione completa all’immagine e 
alla parola, sia sul piano dell’attenzione che su quello mo-
rale40: solo attraverso una meditazione intenta è possibile 
allontanarsi dalle distrazioni etiche e sensibili del mondo 
esterno. È questo il metodo di lettura corretto del testo 
sacro, ma anche quello della meditazione, come spiega 
Ochino:

Et per che l’ardente desiderio di fare una cosa, adiuta molto à farla: 
però bisogna un’accesa voglia cognoscere Dio: havervi volto il core, 
e applicato l’animo, e la volontà. Non basta un volgare, debi-
le, infermo e remisso desiderio, per truovare quelle pretiose 

40. Cfr. G. Stabile, Teoria della visione come teoria della conoscenza, in Id., Dan-
te e la filosofia della natura: percezioni, linguaggi, cosmologie, Edizioni del Galluzzo, 
Firenze 2007, pp. 9-29, a p. 22, n.: «L’opinione comune è che il senso gnoseologico 
di intentio derivi dalle traduzioni latine del termine arabo ma’na, che appunto 
significa ‘tendere’, ‘intendere’, ‘fare uno sforzo’, ‘voler dire’, ‘significare’, ‘porre at-
tenzione’, ma non si tiene conto che nella tradizione terminologica latina il ter-
mine era già pronto e di perfetta simmetria semantica, con le […] connotazioni 
sia del linguaggio medico che di quello stoico e logico». Cfr. Carruthers, Machina 
memorialis, cit., p. 21: «il termine latino intentio, che deriva dal verbo intendo, 
non si riferisce solo alle attitudini, agli obiettivi, alle inclinazioni dell’individuo 
che ricorda, ma anche allo stato di concentrazione fisica e mentale richiesto per 
ricordare».



Contaminazioni verbo-visive nelle “Rime Spirituali” di Vittoria Colonna� 57

gemme delle divine verità. Dio infonde lume di sé, e dona le 
sue gratie all’anima sitienti.41

Ma questo è anche il tipo di meditazione attuato da Co-
lonna in diversi luoghi delle Rime spirituali, tra i quali di par-
ticolare interesse risulta S1: 8. Qui la meditazione corretta 
viene nuovamente posta in relazione allo spegnimento degli 
«altri desiri» nel «cor»:

Tempo è pur ch’io, con la precinta vesta;
con l’orecchie e con gli occhi avidi intenti,
e con le faci in man vive ed ardenti,
aspetti il caro Sposo e lieta e presta
per onorarLo reverente onesta, 
avendo al cor gli altri desiri spenti,
e brami l’amor Suo, l’ira paventi,
si ch’Ei mi trovi al gran bisogno desta 
(S1: 8, vv. 1-8, corsivi miei)42

Sorge dunque nella poesia colonnese una precisa tecnica di 
meditazione necessaria all’elevazione spirituale: la fede, infat-
ti, spinge al perseguimento dei desideri e degli obiettivi cor-
retti, mentre la pratica dell’osservazione intenta a scopo mo-
rale depura l’immagine sensoriale dalla componente carnale. 

41. Predica VII, cit., p. cc5r, corsivo mio.
42. Cfr. S2: 15, vv. 1-8: «Quand’io riguardo il nobil raggio ardente / de la 

grazia divina, e quel valore / ch’illustra l’intelletto, infiamma il core / con virtù 
sovra umana, alta e possente, / l’alma le voglie alor fisse ed intente / raccoglie tutte 
insieme a farli onore, / ma tanto ha di poter quant’è ’l favore / che dal lume e dal 
foco intende e sente», corsivo mio e S2: 36, vv. 43-45: «Ma pria convien che tutta 
umil mi porgi / gli occhi ed intenti, si che di quel poco / raggio che ’n me lampeggia 
almen t’accorgi», corsivo mio.



58� Matteo Petriccione

Ebbene, seguendo quanto affermato nelle prediche di 
Ochino l’immagine più meditata da Colonna nelle Rime 
spirituali è quella della crocifissione. Non è questa una no-
vità nella poesia spirituale e religiosa43, la croce infatti è al-
trettanto ricorrente, per esempio, nella raccolta di rime di 
Girolamo Benivieni, antecedente a quella colonnese44, ma 
anche in Girolamo Malipiero45, così pure l’Aretino invita 
a meditare la croce come tecnica di elevazione spirituale e 
morale46. La poesia di Colonna, tuttavia, differisce da questi 
esempi per la dimensione fortemente visionaria della cro-
cifissione, essa non è solo menzionata genericamente, ma è 
vista, descritta, meditata e talvolta gustata attraverso i sensi 
dalla poetessa47:

43. Per la tradizione spirituale precedente a Colonna si vedano: A. Quon-
dam, Note sulla tradizione della poesia spirituale e religiosa (parte prima), in Paradigmi 
e tradizioni, a cura di Id., Bulzoni, Roma 2005, pp. 127-21; S. Carrai, La lirica 
spirituale del Cinquecento, in Id., L’usignolo di Bembo. Un’idea della lirica italiana 
del Rinascimento, Carocci, Roma 2006, pp. 123-135; P.G. Riga, Esegesi e teoria della 
lirica spirituale nel Rinascimento, in Lirica e sacro tra Medioevo e Rinascimento (secoli 
XIII-XVI), a cura di L. Geri, E. Pietrobon, Arcane, Roma 2020, pp. 249-280.

44. Cfr. R. Leporatti, Formazione di una raccolta: le «Opere» di Girolamo Beni-
vieni, in Letteratura e filologia tra Svizzera e Italia. Studi in onore di Guglielmo Gorni, 
a cura di M.A. Terzoli, A. Asor Rosa, G. Inglese, Edizioni di storia e letteratura, 
Roma 2010, 3 voll., vol. II, pp. 177-244.

45. Cfr. A. Quondam, Riscrittura – Citazione – Parodia del Codice. Il “Petrarca 
spirituale” di Girolamo Malipiero, in «Studi e problemi di critica testuale», 17, 1978, 
pp. 77-125.

46. Si veda in tal senso la lettera di Pietro Aretino a Tiziano su un dipinto 
del Cristo deriso donato dal pittore allo scrittore, in Tiziano. Pietro Aretino, Gior-
gio Vasari, a cura di S. Zuffi, Abscondita, Milano 2008, p. 24: «il dolore, in cui si 
restringe la di Gesù figura, commuove a pentirsi qualunque cristianamente gli 
mira le braccia recise da la corda, che gli lega le mani; impara a essere umile chi 
contempla l’atto miserrimo de la canna la quale sostiene in la destra; né ardisce 
di tenere in sé punto di odio e rancore colui che scorge la pacifica grazia che in 
la sembianza dimostra».

47. Cfr. S1: 57, vv. 6-9: «Li fosse albergo, e ’n quel breve soggiorno / si mi 
scaldasse il Suo bel lume adorno / ch’io gustassi altro che mondan diletto»; S1: 147, 



Contaminazioni verbo-visive nelle “Rime Spirituali” di Vittoria Colonna� 59

Vedea l’alto Signor, ch’ardendo langue
del nostro amor, tutti i rimedi scarsi
per noi s’Ei non scendea qui in terra a farSi
uomo, e donarci in croce il proprio sangue.
Ivi si vede aver, nudo ed exangue,
disarmati i nimici, e rotti e sparsi
lor fieri artigli, e non può più vantarsi
del primo inganno il rio pestifero angue 
(S1: 30, vv. 1-8, corsivi miei)

Egli pietoso non risguarda il merto,
né l’indegna natura, e solo scorge
l’amor ch’a tanto ardir l’accende e sprona,
tal ch’i secreti Suoi nel lato aperto
le mostra, e la piagata man le porge
soavemente, e poi seco ragiona 
(S1: 66, vv. 9-14, corsivo mio)

Veggio in croce il Signor nudo e disteso,
coi piedi e man chiodate, e ’l dext ro lato

vv. 5-8: «e del Suo vivo raggio ardendo, imparo / che non quel dolce che qui il senso 
vole / è buon cibo per noi, ma quel che sòle / esser al gusto più noioso e amaro»; S2: 13, 
vv. 9-14: «Per breve stilla di quel largo mare / si gusta come in breve ne fia tolta, / 
anzi pur sazia, questa ardente sete / di veder poi là su, pura, disciolta, / la prima 
vena di quest’acque chiare / che fan le voglie eternamente liete», corsivi miei. 
Cfr. ad esempio Predica XXII: Del maggior stolto, che si truovi al mondo, in Prediche 
di Bernardino Ochino, cit., pp. Lll3r-Lll8r, a p. Lll3v: «E tanto più, quanto che Dio 
non è tenebra, ma è una luce, a noi per la sua immensità presentissima e intima, 
la quale ci si demonstra sempre in ogni tempo, loco e creatura, massime in Chri-
sto in su la croce: e con tanti, tali e sì continui benefitij, in sostentarci, adiutarci, 
e governarci, che sì come se un fusse in mezoo d’una immensa e potentissima 
fiamma di fuoco e non la sentisse, sarebbe più che stupido, così scintillando Dio 
per tutto, e di continui gratie, chi non lo vede, non lo gusta, non lo sente, e non crede 
che sia, è più che cieco, insensato e stolto», corsivo mio.



60� Matteo Petriccione

aperto, e ’l capo sol di spine ornato,
e da vil gente d’ogni parte offeso,
avendo su le spalle il grave peso
de le colpe del mondo, e ’n tale stato
la morte e l’aversario stuolo irato
vincer solo col cor d’amor acceso 
(S1: 77, vv. 1-8, corsivo mio)

Se ’l nome sol di Cristo in cor dipinto
basta a far forte e pien d’alto valore
un fedel servo, sì ch’ogni vigore
ha sempre in guerra di vittorie cinto 
(S1: 125, vv. 1-4, corsivo mio)

Vanno i pensier talor carghi di vera
fede al gran Figlio in croce, ed indi quella
luce, ch’Ei porge lor serena e bella,
li guida al Padre in gloriosa schiera 
(S1: 45, vv. 1-4, corsivo mio)

È questa un’altra caratteristica che pone in relazione la 
poesia spirituale di Colonna con la tradizione predicatoria, 
all’interno della quale la visualizzazione della croce era spes-
so al centro della predica, come dimostrano, ad esempio, 
testi di Domenico Cavalca48. Tale centralità viene ripresa, 

48. Cfr. tra gli altri C. Delcorno, Città e deserto. Studi sulle “Vite dei Santi 
Padri” di Domenico Cavalca, Centro Italiano di Studi sull’Alto Medioevo, Spoleto 
2016; S. Tarud Bettini, «Così sia punta»: criteri compositivi, classificazione dei peccati 
e categorie di peccatori nel Plurilingua di Domenico Cavalca, in I domenicani e la let-
teratura, cit., pp. 59-68; A. Troiano, Quella cotale presenza della sua umanità passio-
nata: immagini e affetti nello Specchio Di Croce di Domenico Cavalca, in «Specula. 
Revista de Humanidades y Espiritualidad», 8 (1), 2024, pp. 33-77.



Contaminazioni verbo-visive nelle “Rime Spirituali” di Vittoria Colonna� 61

seppure con un’accezione differente, anche negli ambienti 
legati al circolo degli spirituali49.

Questa dimensione visionaria d’altro canto conduce a 
riflettere sulla metafora che precedentemente analizzata: 
da quanto osservato è possibile dedurre che il libro della 
croce nella concezione di Ochino e Colonna non sia solo 
una metafora, ma piuttosto un’immagine da meditare, da 
leggere interiormente e silenziosamente come un libro. La 
figura del libro della croce, dunque, sottende una lunga e 
radicata tradizione di contaminazione tra parola e immagi-
ne in ambito predicatorio, configurandosi come un’ecfrasi 
con valore sia retorico che spirituale. La funzione di que-
sta ecfrasi è quella di mostrare al fedele la verità morale, 
facendogli sperimentare in prima persona l’esperienza di 
Cristo, spingendolo a portare con lui la croce. Questo è 
ciò che afferma Ochino nella Predica VIII: «In su la cro-
ce si cognosce la virtù, il vitio, l’inferno, il paradiso, tutto 
quello che è necessario alla salute»50, ma è anche un tema 
ricorrente nelle Rime spirituali: 

Con la croce a gran passi ir vorrei dietro
al Signor per angusto erto sentero,
sì ch’io scorgessi in parte il lume vero
ch’altro che ’l senso aperse al fedel Pietro 
(S1: 5, vv. 1-4)

49. Cfr. Campi, Vittoria Colonna and Bernardino Ochino, cit., p. 385: «Co-
lonna’s appeal to make Christ upon the cross one’s sole object of contempla-
tion does not reflect the medieval contemplatio crucis, centered on a number of 
devotional interests, with its own self-justifications and religious certainties. 
Instead, it represents the joyous rediscovery of an ancient and seemingly for-
gotten truth».

50. Predica VIII: Che libro si doverebbe studiare, cit., c. cc8r.



62� Matteo Petriccione

Quando in se stesso il pensier nostro riede
e poi sopra di sé s’erge la mente,
si che d’altra virtù fatta possente
vivo ne l’aspra croce il Signor vede,
sale a cotanto ardir che non pur crede
esser Suo caro membro, anzi alor sente
le spine, i chiodi, il fele e quella ardente
Sua fiamma in parte sol per viva fede 
(S1: 41, vv. 1-8, corsivo mio)

Alma, poiché di vivo e dolce umore
ti pasce il caro Padre, ergi sovente
la speme a Lui, ch’ha dileguate e spente
le ’nsidie ascose in noi dal proprio amore.
Con la croce, col sangue e col sudore,
con lo spirto al periglio ognor più ardente,
e non con voglie pigre ed opre lente
dee l’uom servir al suo vero Signore 
(S1: 87, vv. 1-8, corsivo mio)

Tramite questa esperienza il fedele può imparare a spec-
chiarsi in Cristo e vedere sé stesso, secondo un motivo già 
presente in Agostino e Gregorio Magno51 e ripreso da Ochi-
no: «Dio ci ha dato Christo, per unico specchio, norma, re-
gola, maestro et guida»52, ma anche da Colonna:

Contra speranza: in te, divina speme,
credette quel che per verace fede

51. Cfr. Agostino, En. in Ps. 103, 1, 4 e Gregorio Magno, Moralia in Job, II, 1.
52. Predica XLI Del modo per salire al Cielo, in Prediche di Bernardino Ochino, 

cit., cc. u8r-x2r, a p. u8r.



Contaminazioni verbo-visive nelle “Rime Spirituali” di Vittoria Colonna� 63

fu specchio, exempio e padre agli altri eletti;
te credette per detti, essendo in seme
ne la croce previsa; or per gli effetti
chi te riguarda in frutto al Ciel ti vede 
(S2: 27, vv. 9-14, corsivo mio)

Attraverso questa pratica, infine, l’uomo può salire la sca-
la di Giacobbe, topos mnemonico ben presente anche nelle 
Rime spirituali53, per riconoscere in sé stesso la divinità, come 
ricorda Ochino: «tutta la vita s’elevi infin al supremo grado: 
cio è infin’alla morte della croce, e lì in cima della scala, con 
Gacob vedrà Dio in Christo, per essere un chiaro, limpido e 
divino specchio di Dio»54. 

La meditazione dell’immagine e la lettura del libro della 
croce, dunque, permettono la sperimentazione diretta del 
messaggio cristiano da parte del fedele, creando una con-
taminazione verbo-visiva, che, inducendo il coinvolgimen-
to del credente, supera per importanza la lettura e l’esegesi 
delle Scritture. Questo è uno dei punti sostanziali della ri-
forma spirituale sostenuta da Ochino che costerà al frate la 
persecuzione55.

53. S1: 37, vv. 1-8: «L’Occhio divin, che sempre il tutto vede, / nulla vide qua 
giuso in terra eguale / a l’alma, Sua mercé, fatta immortale, / onde per proprio 
obietto il Ciel le diede, / sposandola con pura ardente fede, / e di ricche amorose 
e leggiere aie / di speme ornando, acciò per cotai scale / lieta salisse a la celeste sede», 
corsivo mio; S1: 73, vv. 9-14: «radi di fede e caritate e speme / e di quella umiltà 
che l’uom sublima / ne fanno scala infino al Ciel superno, / ove l’alme beate unite 
inseme / di mano in man da l’ultima a la prima / si miran tutte nel gran specchio 
eterno», corsivi miei, dove la scala ricorre insieme al motivo dello specchio.

54. Predica XI Come Dio non si può da noi cognoscere a sufficientia, se non in Chri-
sto, e per Christo, in Prediche di Bernardino Ochino, cit., cc. dd6r-dd9r, a c. dd7v.

55. Bardazzi, Le rime spirituali di Vittoria Colonna e Bernardino Ochino, cit., 
pp. 65-68.



64� Matteo Petriccione

L’importanza della contemplazione del crocifisso all’in-
terno del circolo degli spirituali e la contemplazione ver-
bo-visiva in essa implicata sono testimoniate anche da una 
Crocifissione prodotta da Michelangelo su commissione di 
Vittoria Colonna e regalata a Reginald Pole. È questo un 
caso di particolare interesse, nel quale la pittura, equipa-
randosi alla poesia, permette la focalizzazione e lo svilup-
po del percorso spirituale, infatti il crocifisso per Reginald 
Pole era accompagnato dal seguente sonetto composto dalla 
Marchesa56:

Perché la mente vostra, ornata e cinta
d’eterno lume, serbi la sembianza
del gran Motor ne la più interna stanza
ove albergar non puote imagin finta,
forse da quella ardente voglia spinta
che mai non s’empie, anzi ad ognor s’avanza
com’esser suol de’ veri amanti usanza,
aggradir le potrebbe anco dipinta.
Ciò pensando, signor, la vostra umile
nova madre ed ancella ora v’invia
l’opra ch’in voi miglior mastro scolpio,
pregandovi ch’a dir grave non sia
se questa in parte a quell’altra è simile
cui sempre mira il vostro alto desio 
(S1: 142, corsivi miei)

56. Per le questioni relative alla possibile identificazione del dipinto e al 
legame tra questo e il sonetto di Colonna si vedano Forcellino, Michelangelo, Vit-
toria Colonna e gli spirituali, cit., pp. 100-103 e Donati, Vittoria Colonna e l’eredità 
degli spirituali, cit., p. 172.



Contaminazioni verbo-visive nelle “Rime Spirituali” di Vittoria Colonna� 65

Il componimento, a ben vedere, sottende che Pole prati-
chi già una meditazione interiore della crocifissione, Colonna 
infatti gli chiede se il dipinto sia simile all’immagine che egli 
contempla sempre dentro di sé (vv. 12-14). Allo stesso tempo, 
tuttavia, la poetessa nota che nella mente del suo interlocutore 
«albergar non puote imagin finta» (v. 4), dimostrando che la 
fede permette una perfetta meditazione della verità, ripulendo 
dell’accidentalità carnale l’immagine sensoriale, la quale viene 
così contemplata dall’occhio interno. Eppure un dipinto, figu-
ra visibile dai sensi esterni, potrebbe comunque essere gradita 
a Pole, il quale, come un amante spinto da «ardente voglia» 
(v. 5), desidera un’immagine dell’oggetto del suo amore da po-
ter guardare. Poesia e pittura, dunque, si sovrappongono quali 
mezzi di espressione di un’immagine interiore, nata dall’amore 
e dalla fede, e, in quanto tale, necessariamente utile.

Ancora, Colonna si sofferma sull’importanza del croci-
fisso come strumento meditativo, dimostrando anche una 
certa attenzione alla tecnica pittorica come si osserva in una 
lettera a Michelangelo, datata al novembre 1543 e relativa 
probabilmente a un altro crocifisso prodotto dal Buonar-
roti. Qui la Marchesa nota innanzitutto come «il Crucifixo» 
abbia «crucifixe nella memoria mia quante altre picture 
viddi mai», richiamando ancora la tradizione mnemonica 
e meditativa: il crocifisso di Michelangelo cancella infatti 
tutti quelli che la poetessa ha visto nella sua vita, in quan-
to migliore strumento contemplativo. Di seguito Colonna 
racconta: «l’ho ben visto al lume et col vetro et col specchio, 
et non viddi mai la più finita cosa»57, testimoniando la sua 

57. Colonna, Carteggio, cit., Lettera 237 a Michelangelo Buonarroti, Roma, 
dopo l’8 novembre 1543, p. 287.



66� Matteo Petriccione

analisi tecnica attraverso gli strumenti a lei disponibili, per 
capire la fattura dell’opera e gli artifizi che permettono una 
simile meraviglia58.

Il percorso fin qui delineato dimostra come la trasposi-
zione testuale dell’immagine della crocifissione meditata da 
Colonna rappresenti un viaggio ascensivo, un atto di culto, 
compiuto tramite una tecnica retorica. In questo processo 
la grande operazione intellettuale della poetessa si realizza 
nella contaminazione di temi, dinamiche e strutture retori-
che della predicazione con topoi della tradizione letteraria, 
in particolar modo di quella petrarchesca59. In tale operazio-
ne il problema da cui si è mosso questo intervento, ossia il 
rapporto tra parola e immagine, trova una soluzione forte-
mente ispirata alle riflessioni sviluppare in ambito predica-
torio, ma con una maggiore apertura riguardo il valore delle 
immagini. Secondo Ochino, infatti testi e figure sono ineffi-
caci nel restituire l’esperienza della divinità e sono diventa-
ti necessari a causa del graduale allontanamento dell’uomo 
dalla verità della fede:

Nel principio della militante chiesa, per essere la vita del Christiano 
tutta spirituale, non pur si scrisse l’Evangelio. Havevano nel core la 
spiritual preferentia di Christo. però non si curavano di parole né 
d’imagini, ma hora essendo senza spirito, per mostrarsi più santi de 
santi, n’hanno fatto per tutto dipingere, e molte volte sì goffe, che 

58. Donati, Vittoria Colonna e l’eredità degli spirituali, cit., pp. 161-162.
59. Cfr. tra gli altri C. Ranieri, Premesse umanistiche alla religiosità di Vittoria 

Colonna, in «Rivista di storia e letteratura religiosa», 33, 1996, pp. 531-548; G. 
Forni, Vittoria Colonna, la Canzone alla vergine e la poesia spirituale, in Rime sacre 
dal Petrarca al Tasso, a cura di M.L. Doglio, C. Delcorno, il Mulino, Bologna 2005, 
pp. 63-94.



Contaminazioni verbo-visive nelle “Rime Spirituali” di Vittoria Colonna� 67

muovano à riso: ò si belle, che fermano la mente à contemplare 
quell’artificio. e qualche volta sonno in modo lascive, che ecci-
tano à male e sai che non le chiamano i libri de semplici. Non 
si spende tanto in pascere e in vestire Christo nelli suoi poveri 
e santi vivi, sì come si spende in fare imagini e vestirle.60

Questi strumenti, invece, sono riconosciuti come validi 
da Colonna, a patto che siano ispirati dalla divinità. Così 
in una lettera a Michelangelo la Marchesa sostiene che pa-
rola e immagine, in questo caso scolpita, sono entrambe 
mezzi preziosi sul piano spirituale, come si osservava an-
che in S1: 3:

sì grande è la fama che vi dà la vostra virtù che mai forsi ha-
veresti creso che per il tempo né per cosa alcuna fussi stata 
mortale, se non veniva nel cor vostro quella luce che ve ha 
demostrato che la gloria terrena, per longa che sia, ha pur la 
sua seconda morte. Sì che, riguardando nelle vostre sculpture la 
bontà de colui che ve ne ha fatto unico maestro, cognoscerite che io 
de’ miei quasi già morti scritti ringratio solamente il S.or perché 
l’offendeva meno scrivendoli che con l’otio ora non fo.61

Il tema ricorre anche nei Dialoghi michelangioleschi di 
Francesco d’Olanda, in cui il pittore portoghese riporta le 

60. Predica LXIV: Dell’immagini e reliquie, in Prediche di Bernardino Ochino, 
cit., pp. GG3v-HH2v, a p. GG8v, corsivo mio.

61. Colonna, Carteggio, cit., Lettera 265 a Michelangelo Buonarroti, Roma 
autunno 1546, pp. 317-318. Cfr. Copello in ivi, p. 510: «Le opere dell’artista […] 
vengono […] chiamate in causa perché egli possa comprendere la relazione esi-
stente fra la poetessa e le sue rime; guardando il risultato della propria arte, 
entrambi dovranno riconoscere che è frutto della bontà divina: dovranno rico-
noscerne l’origine, e dunque lo scopo».



68� Matteo Petriccione

riflessioni di Colonna sulla funzione dell’immagine dipinta, 
sia sul piano religioso, che su quello storico e familiare:

Nem quem será o vertuoso e quieto (se de santidade a meno-
sprezar), que não faça muita reverencia e adore as spirituaes 
contemplações e devotas da santa pintura? Tempo mais asinha 
creo que mingoasse que matéria nem louvores d’esta virtude. 
Ella ao manencolizado provoca alegria; o contente, e o alterado ao 
conhecimento da miséria humana; ao austinado move-o á com-
punção; o mundano á penitencia; o contemplativo á contemplação e 
medo e vergonha. Ella nos mostra a morte e o que somos, mais 
suavemente que de outra maneira; ella os tormentos e perigos 
dos infernos; | ella, quanto é possivel, nos representa a gloria e 
paz dos beraaventurados, e aquella incomprehensivel imagem 
do Senhor Deus. Representa-nos a modéstia dos seus santos, 
a constância dos martyres, a pureza das virgens, a formosura 
dos anjos e o amor e charidade em que ardem os seraphins, 
melhor mostrado que de nenhuma outra maneira, e nos enle-
va e profunda o spirito e a mente além das estrellas, a imagi-
nar o império que lá vay. Que direi de como nos mostra presentes 
os varões que ha tanto tempo que passaram, e de que já não parecem 
nem os ossos sobre a terra para os poderemos emitar em seus feitos 
claros? Nem de como nos mostra seus conselhos e batalhas, 
por exemplos e historias deleitosas? seus autos fortes, sua pie-
dade e costumes? Aos capitães mostra a fórma dos exercitos 
antigos e das cohortes e ordenanças, desceplina e ordem mi-
litar. Anima e mete ousadia com a emulação e honesta enveja 
dos famosos, como o confessava Scipião o Africano. Deixa dos 
presentes memória para os que hão de vir de | pois d’elles. A 
pintura nos mostra os trajos peregrinos ou antigos, a varieda-
de das gentes e nações stranhas, dos edifícios, das alimarias e 



Contaminazioni verbo-visive nelle “Rime Spirituali” di Vittoria Colonna� 69

monstros, que em scripto seriam proluxos de ouvir, e emfim 
mal entendidos. E não sómente estas cousas faz esta nobre 
arte, mas põenos diante dos olhos a imagem de qualquer gran-
de homem, por seus feitos desejado de ser visto e conhecido; 
e assi mesmo a fremosura da molher strangeira, que stà de nós 
muitas legoas apartada, cousa que muito pondera Plinio. Ao 
que morre dá vida muitos annos, ficando o seu proprio vulto pinta-
do, e sua mulher consola, vendo cada dia diante de si a imagem do 
defunto marido; e os filhos, que mininos ficarão, folgão quando 
são já homens, de conhecer a presença e o natural de seu caro 
pai, e hão d’elle medo e vergonha.62

È dunque nella pratica meditativa che parola e immagine 
acquisiscono uno statuto analogo: entrambe fallaci perché 
riconducibili al mondo sensibile, ma entrambe preziose in 
quanto supporto al percorso spirituale verso la divinità. È in 
questo modo che la retorica non è più una tecnica suasoria 
o di ornamento, ma uno strumento meditativo, nel quale la 
rappresentazione fallace si fa figurazione significativa, con-
taminando i codici espressivi, per portare in primo piano il 
messaggio morale e l’esperienza spirituale, storica e familia-
re dell’io lirico.

62. Francisco de Hollanda, Quatro dialogos de pintura antigua: Francisco De 
Hollanda, Miguel Angelo, Vittoria Colonna, Lattanzio Tolomei, Joaquim de Vascon-
cellos, Porto 1896, pp. 16-17, corsivi miei. Cfr. Donati, Vittoria Colonna e l’eredità 
degli spirituali, cit., pp. 130-131.





Vittoria Colonna: un “exemplum” 
retorico e un “exemplum” di donna

di Giulia Lanciotti

Il riconoscimento di Vittoria Colonna, nel corso del Rina-
scimento e non solo, come un modello poetico è indiscusso 
ed è stato anche ampliamente dimostrato1. A titolo esem-
plificativo basti pensare a quanto scritto da Ludovico Ario-
sto nell’edizione del 1532 dell’Orlando Furioso, quando scelse 
proprio Colonna come archetipo della donna intellettuale, 
l’unica e sola, adatta a ricoprire questo ruolo:

Sceglieronne una; e sceglierolla tale
che superato avrà l’invidia in modo
che nessun’altra potrà havere a male
se l’altre taccio, e se lei sola lodo.
(canto 37, st. 16, vv. 1-4)2

1. Basti citare a tal proposito il volume A companion to Vittoria Colonna, a 
cura di A. Brundin, T. Crivelli, M.S. Sapegno, Brill, Leiden-Boston 2016 o il 
volume Al crocevia della storia: poesia, religione e politica in Vittoria Colonna, a cura 
di M.S. Sapegno, Viella, Roma 2016.

2. L. Ariosto, Orlando Furioso, a cura di C. Segre, Mondadori, Milano 1976, 
p. 954. Qui e in seguito corsivo mio.



72� Giulia Lanciotti

O si pensi a quanto scritto da Bernardo Tasso nell’epistola 
dedicatoria della quarta sezione del Libro secondo degli Amori, 
titolata «Egloghe et elegie», quando costruì l’immagine della 
sua nuova protettrice come una donna dallo straordinario ta-
lento da superare Saffo e le altre poetesse della storia:

Sperando che, sì come sola, quell’altissimo grado di perfezio-
ne che in ciascun’arte et in ogni scienza si ritrova, occupato 
tenendo, Safo [sic] e tutte l’altre nelle bone lettere più famose 
di gran lunga avanzando, e’ col volo delle vostre proprie penne 
sopra le stelle levandovi, avete co’ raggi della vostra virtù illustrata 
questa nostra età, sarete eziandio contenta che queste mie egloghe 
et elegie vivino nel seno della vostra gloria, e col lume de’ vostri 
onori sgombrando le tenebre della loro imperfezione, tanto 
più volentieri dal mondo lette sieno, quanto più gli ornamen-
ti delle vostre virtù le renderanno belle.3 

Secondo Giovanna Rabitti infatti: 

Vittoria Colonna ha funzionato, per le numerose poetesse che 
fioriranno intorno alla metà del secolo, da modello proprio 
come Bembo. Il prestigio del personaggio, l’organicità della 
sua produzione e la sua fama […] hanno fornito alle scrittrici, 
specie in ambito centro-meridionale […] un codice espressivo 
già vòlto al femminile e pronto per l’uso.4

3. B. Tasso, Libro primo [et secondo] de gli Amori di Bernardo Tasso, Vinegia, 
Ioan Ant. da Sabio, 1534, cc. O2v-O3r. Cfr. a tal proposito A. Magalhães, L’imma-
gine della marchesa: Bernardo Tasso e la raffigurazione di Vittoria Colonna nel Libro 
secondo degli Amori, in «Studia Aurea», 14, 2020, pp. 537-578.

4. G. Rabitti, Vittoria Colonna, Bembo e Firenze: un caso di ricezione e qualche 
postilla, in «Studi e problemi di critica testuale», 44, 1992, pp. 127-155, a pp. 149-
150. Cfr. anche G. Rabitti, Vittoria Colonna as a role model for Cinquecento women 



Vittoria Colonna: un “exemplum” retorico e un “exemplum” di donna� 73

E dunque in Vittoria Colonna convergono da una parte 
le virtù morali del personaggio storico e dall’altra le virtù 
intellettuali, che mai prima di questo momento erano state 
combinate in un’unica figura e che, come sostiene Cox, la 
rendono «esemplare in modo esemplare»5. 

A partire da questo quadro, l’obiettivo di tale intervento 
è quello di riflettere su come e quanto il ritratto e il model-
lo di moglie devota che emerge spesso dai componimenti 
di Vittoria Colonna, a partire dall’incipitario Scrivo sol per 
sfogar l’interna doglia, abbia influenzato il modello di donna 
e di moglie delineato in alcuni trattati cinquecenteschi. In 
altre parole, lo scopo è quello di esaminare come il motivo 
dell’exemplum di moglie e di vedova cinquecentesca modelli 
la sua poesia e allo stesso tempo come la poetessa costruisca 
un proprio exemplum fondamentale per la tradizione coeva 
e successiva. Difatti nella tradizione retorica l’ottimo orato-
re è vir bonus dicendi peritus, ossia racchiude in sé non solo 
le qualità morali ma anche quelle tecniche dell’eloquenza. 
Così Vittoria Colonna, nel suo processo di canonizzazione 
come modello retorico per tutta la successiva generazione di 

poets, in Women in Italian Renaissance Culture and Society, a cura di L. Panizza, Eu-
ropean Humanities Research Centre, Oxford 2000, pp. 478-497 e V. Andreani, 
«Con tanta donna a paro». Emulazione, gloria poetica e immagini del sé nelle rime di 
Vittoria Colonna e Gaspara Stampa, in Ripartendo da Vittoria Colonna (e dintorni). 
Il contributo femminile alla lirica cinquecentesca, a cura di M.T. Girardi, V. Copello, 
M.C. Tarsi, ETS, Pisa 2024, pp. 93-113. 

5. In tal senso risulta interessante il riferimento avanzato da Virginia Cox 
in The Exemplary Vittoria Colonna, in A companion to Vittoria Colonna, cit., pp. 
468-469, quando racconta che in occasione della morte della poetessa nel 1547, 
per commemorarla, venne tenuta presso l’Accademia Fiorentina un’orazione 
anonima. Si sosteneva che la poetessa appena scomparsa avesse raggiunto i livelli 
più alti della cultura laica femminile, riuscendo a eclissare le più illustri donne 
dell’Antichità classica.



74� Giulia Lanciotti

autrici, è prima stata celebrata come exemplum di moglie e 
vedova e poi come exemplum di scrittrice. 

Come sappiamo nel Rinascimento il matrimonio è un’i-
stituzione che pone gli interessi delle famiglie al di sopra 
delle singole persone. Le donne erano spesso date in mo-
glie a uomini che erano stati scelti per loro dai parenti. 
Nello Specchio d’amore di Bartolomeo Gottifreddi del 1542 
«nel quale alle giovani s’insegna innamorarsi», Maddalena 
e Coppina discutono sul tipo di rapporto che c’è tra mo-
glie e marito, se prima questi si sono amati oppure no, e 
Maddalena chiede a Coppina: «Non si dovrebbe adunque 
mai pigliar marito?» e la seconda risponde «Altra cosa è la 
necessità, altra il diletto. Per necessità si marita, sendo così 
strette dalle leggi e dall’uso, e per diletto s’ama»6. La scelta 
del coniuge, infatti, aveva delle conseguenze sociali e finan-
ziarie, come pure il benessere e la felicità personali; dunque, 
spesso, nell’alta società, vi erano dietro delle vere e proprie 
ragioni pragmatiche, motivo per cui non si poteva lasciare 
tale scelta ai due giovani7.

Lo sostiene anche Lodovico Dolce nel suo dialogo Del-
la institution delle donne stampato da Gabriele Giolito nel 
1545, che si compone di tre libri, ciascuno dedicato ai ra-
gionamenti e alle regole di comportamento da tenere nelle 
tre fasi di vita delle donne, cioè le vergini, le maritate e 
le vedove. In un paragrafo del primo libro l’autore affer-
ma che è il padre della donna a scegliere il marito e che 

6. B. Gottifreddi, Specchio d’amore. Dialogo di messer Bartolomeo Gottifreddi nel 
quale alle giovani s’insegna innamorarsi, in Trattati d’amore del Cinquecento, a cura di 
G. Zonta, Laterza, Bari 19122, p. 291.

7. Cfr. M.E. Wiesner-Hanks, Le donne nell’Europa moderna, Einaudi, Torino 
2017, p. 63. 



Vittoria Colonna: un “exemplum” retorico e un “exemplum” di donna� 75

nel farlo con diligenza, dovrà tenere in considerazione due 
fattori: 

Due cose sono da esser considerate nel matrimonio; la compagnia 
e la prole. Nell’una consiste il perpetuo vivere: nell’altra il modo di 
mantenere i figliuoli, secondo il grado e la conditione del padre. […] è 
mestiero, che ’l padre consideri primieramente la condition di colui, 
che cerca eleggerle a marito, scegliendo huomo di eguale alla sua, e 
non di maggiore, né di minore. Perché tra disuguali di rado si vede 
nascere amore, che fermo e durabile sia; et spesso il marito Nobile 
rimprovera alla moglie la ignobilità; e così all’incontro la mo-
glie Nobile biasima il marito ignobile: mentre l’uno si pensa 
d’esser superiore all’altro, ne seguono le contese e le discordie 
fra ambedue.8 

Dovendo infatti la donna lasciare la propria famiglia e 
vivere soggetta all’uomo, affinché nasca una perfetta unione, 
il padre dovrà porre particolare attenzione alla condizione 
di colui che ne diverrà il marito. Un amore più duraturo si 
verificherà, secondo l’autore, se c’è una maggiore uguaglian-
za di status e conformità di natura e di abitudini. Questo è 
anche il modello del matrimonio di Vittoria Colonna; come 
scrive Paolo Giovio, infatti, fu promessa sposa «Non avendo 
ancora tre anni» a Ferrante d’Avalos, che era quasi «di una 
medesima età con lei»9. Fabrizio Colonna e Alfonso d’Ava-
los si erano accordati reciprocamente per concludere questo 

8. L. Dolce, Dialogo di M. Lodovico Dolce della institution delle donne secondo li 
tre stati, che cadono nella vita humana, In Vinegia, Appresso Gabriele Giolito de 
Ferrari, 1545, p. 33.

9. Cfr. P. Giovio, Le vite del Gran Capitano e del Marchese di Pescara, volgarizza-
te da Ludovico Domenichi, a cura di C. Panigada, Laterza, Bari 1931, p. 208.



76� Giulia Lanciotti

contratto politico10. Nel luglio del 1495 Fabrizio Colonna 
passò dal partito francese a quello aragonese di Ferrante II, 
che nel 1501 lo nominò luogotenente generale del Regno di 
Napoli. Vittoria Colonna e Ferrante D’Avalos si sposarono 
ufficialmente nel castello dell’isola di Ischia il 27 dicembre 
del 1509. Che avessero una conformità di status e di abi-
tudini, lo conferma Giambattista Rota nella sua Vita della 
Marchesa quando scrive che: 

Questa ragguardevole Coppia non ebbe forse pari in Italia di que’ 
tempi, perciocché siccome Vittoria per le accennate sue doti solle-
vavasi sopra tutte l’altre del suo sesso; così il Marchese suo Sposo, 
oltre che in costumi, ed in ogni maniera di buone Lettere avea po-
chi eguali tra’ suoi coetanei; datosi ne’ primi suoi anni all’esercizio 
dell’armi, diede sì certe e belle speranze del suo valore, che ancor 
giovinetto ascese ai supremi gradi nella milizia, ed allorché morte 
lo colse nella sua più bella età, era già salito in riputazione del 
più saggio, e prode Capitano del suo tempo.11

La formazione letteraria era un elemento importante 
nella cultura cinquecentesca, soprattutto per le donne. Era 
infatti un fattore fondamentale nella crescita di una dama 
da maritare. La cultura risulta indispensabile perché, an-
cora secondo Dolce, avvicina le donne ai nobili concetti di 

10. Ferrante II d’Aragona persuase Fabrizio Colonna a legare “in nodo ma-
trimonial” la figlia Vittoria all’erede degli Avalos; cfr. A. Reumont, Vittoria Co-
lonna Marchesa di Pescara. Vita, fede e poesia nel secolo decimosesto, Loescher, Torino 
18922, pp. 7, 10-11. 

11. Cfr. La vita di Vittoria Colonna Marchesana di Pescara, scritta da Giambat-
tista Rota. Accademico Eccitato, in Rime di Vittoria Colonna Marchesana di Pescara 
corrette e illustrate. Colla vita della Medesima scritta da Giambatista Rota Accademico 
Eccitato, in Bergamo, appresso Pietro Lancellotti, 1760, p. IX.



Vittoria Colonna: un “exemplum” retorico e un “exemplum” di donna� 77

castità, onestà, modestia. Non a caso nel lungo elenco che 
pone di nomi di letterate illustri troviamo proprio Vittoria 
Colonna, accanto a Veronica Gambara, definite «ambedue 
dotte nelle humane et nelle divine lettere»12. Ma quali testi 
sono i più conformi alla formazione di una giovane fanciul-
la? In primis le sacre scritture che permettono di sviluppare 
il sentimento religioso, ma non si esclude la filosofia morale 
di Platone e di Seneca. Tra i testi latini Dolce suggerisce la 
lettura di Virgilio e Orazio e consiglia gli scritti di Cicerone. 
Per i testi in volgare afferma che «Nella lingua Volgare fug-
gano tutti i libri lascivi, come si fuggono le Serpi e gli altri 
animali velenosi»13. 

Tra quelli, che si debbono fuggire, le Novelle del Boccaccio 
terranno il primo luogo: e tra quelli, che meritano esser letti, 
saranno i primi il Petrarca e Dante. Nell’uno troveranno insie-
me con le bellezze della volgar Poesia e de la lingua Thoscana 
esempio d’honestissimo e castissimo amore, e nell’altro un ec-
cellente ritratto di tutta la Philosophia Christiana.14 

Non a caso Dante e Petrarca, sono proprio i due modelli 
letterari alla base delle rime spirituali della marchesa. Ricor-
diamo che Vittoria Colonna era la figlia di Agnese da Mon-
tefeltro, figlia di Federico da Montefeltro e Battista Sforza, 
duchi di Urbino, la stessa corte dove Baldassar Castiglione 
aveva pubblicato il Cortegiano, testo, che la Colonna aveva 
letto, come testimoniano alcune sue lettere a Baldassar Ca-

12. Dolce, Dialogo di M. Lodovico Dolce della institution delle donne secondo li 
tre stati, cit., p. 18.

13. Ivi, p. 21.
14. Ivi, p. 22.



78� Giulia Lanciotti

stiglione stesso; anzi per la precisione nella lettera datata 20 
settembre 1524 afferma di averlo letto per la seconda volta e 
che non ci sono pari per argomento e stile ad altre opere in 
prosa15. Proprio Castiglione che nel terzo libro del Cortegia-
no aveva descritto le qualità della perfetta donna di palazzo, 
qualità come avere «notizia di lettere, di musica, di pittura, 
e sappia danzare e festeggiare; […] e così sarà nel conversare, 
nel ridere, nel giocare, nel motteggiare, in somma in ogni 
cosa graziatissima»16. 

In effetti l’educazione di Vittoria, sotto la supervisione 
della madre Agnesina, fu meticolosa: 

Posero ogni cura i genitori di Vittoria nel coltivare il di lei animo, 
indirizzandola, per quanto l’età sua il sostenea, nella via delle Let-
tere, ed all’acquisto delle morali virtù, cui essendo ella per natura 
disposta, vi riusciva con gran lode, ed oltre l’aspettazione d’ogn’uno. 
Venne frattanto crescendo in costumi, in sapere, ed in bel-
lezza, non meno che in persona, ed in età, di guisa che in lei 
vedeasi raccolto quanto di pregevole appena ritruovasi sparso 
fra molte altre.17

Nei primi anni del matrimonio la Marchesa di Pescara 
si fa notare per le sue qualità; leggendo la Question de amor, 
un’opera anonima stampata a Valencia nel 1513, possiamo 

15. V. Colonna, Carteggio, a cura di V. Copello, Edizioni della Normale, Pisa 
2023, pp. 66-67. Lettera numero 25 “A Baldassarre Castiglione”, Marino, 20 set-
tembre 1524: «et perché son già al mezo della seconda volta ch’io la lego, prego la 
S.V. me la voglia lassar finire». 

16. B. Castiglione, Il libro del cortegiano, a cura di N. Longo, Garzanti, Milano 
2007, p. 272.

17. Cfr. La vita di Vittoria Colonna Marchesana di Pescara, scritta da Giambat-
tista Rota, cit., p. VIII. 



Vittoria Colonna: un “exemplum” retorico e un “exemplum” di donna� 79

notare l’immagine di Colonna che partecipa a cacce e tornei, 
sfoggiando abiti lussuosi, secondo la moda del tempo: 

la marquesa de persiana saco una saya de terciopelo carmesi 
con unos fresos de oro de tres dedos de ancho passados por la 
saya a escaques de manera que estava hecha un tablero, avia 
en cada escaque del carmesi una coluna de oro: la gorra dela 
misma manera, un rico collar de colunas, la guarnicion de un 
cavallo deka manera dela saya, los maços vestidos todos de 
amarillo.18 

Qualche anno più tardi, un intellettuale vicino alla Mar-
chesa e al suo circolo letterario, Girolamo Britonio cono-
sciuto come autore della Gelosia del Sole, pubblicò un opu-
scolo intitolato Ordene et recolletione de la festa fatta a Napoli 
per la nuova havuta de lo imperatore Carlo de Austria, nel quale 
racconta della festa organizzata dalla nobiltà napoletana in 
onore dell’elezione imperiale di Carlo V. In realtà alla festa 
non partecipò Vittoria Colonna, a causa dell’assenza del ma-
rito, ma Britonio prende questa assenza come un’occasione 
persa di dare maggiore lustro all’evento: 

Non lassarò pur dirvi che disdicevole cosa stata non fusse il non 
essere tra l’altre degnissime Danzanti questa Gloriosa & singular 
Donna: percioché in Ischia da non colpabile, ma giusta occa-
sione fu contra sua voluntà detenuta. Costei verissimamente non 
picciola adornezza stata sarrebbe degli alternanti balli, però che di 
tanta non più veduta maniera aballar suolem che meglio è molto 

18. Question de amor, Estudio crítico, edición y notas de C. Perugini, Edicio-
nes Universidad de Salamanca, Salamanca 1995, p. 144. 



80� Giulia Lanciotti

tacerlo che ragionando dirne poco. Perché né con antiche, né con 
moderne comparationi il suo merito si potrebbe agguagliare: 
percioché dalle Sacratissime Camene accompagnata, ballan-
do quasi non donna, ma veramente una immortale Idea a gli 
circostanti rassemblar suole.19

Dunque, fino a questo momento i requisiti di status e di 
natura illustrati dal Dolce nel suo trattato sono conformi a 
una delle coppie più illustri della nobiltà cinquecentesca, 
manca però la seconda prerogativa prima esposta, quella 
della prole. 

Vittoria Colonna e Ferrante d’Avalos non ebbero figli, 
come ricorda la stessa Colonna nel componimento 30 delle 
Amorose: 

Sterili i corpi fur, l’alme feconde;
il suo valor qui col mio nome unito
mi fan pur madre di sua chiara prole,
la qual vive immortal, ed io ne l’onde
del pianto son, perch’ei nel Ciel salito,
vinse il duol la vittoria ed egli il sole.20 

Eppure, nonostante la mancanza di figli, come scrive la 
stessa Colonna ben altra fu la loro prole, ossia quella spiri-
tuale. Dall’unione del valore di Ferrante e il nome della poe-

19. Cfr. Paolo Giovio, Dialogus de viris et foeminis aetate nostra florentibus, in 
Opera, t. IX, a cura di E. Travi, M. Penco, Istituto Poligrafico e Zecca dello Stato, 
Roma 1984, p. 316. Cfr. V. Colonna, Sonetti in morte di Francesco Ferrante d’Avalos 
marchese di Pescara, Edizione del ms. XIII.G.43 della Biblioteca nazionale di Na-
poli, a cura di Tobia R. Toscano, G. Mondadori, Milano 1998, p. 10. 

20. V. Colonna, Rime, a cura di A. Bullock, Laterza, Bari 1982, pp. 53-56.



Vittoria Colonna: un “exemplum” retorico e un “exemplum” di donna� 81

tessa nasce una prole superiore e immortale. Come sostiene 
Sapegno affinché il valore di Ferrante si manifesti necessita 
dell’insegna di lei, proprio come lei ha bisogno del suo dolo-
re per scrivere la sua poesia. Come spiegava Diotima nel Sim-
posio platonico, tutti gli umani sono dominati da un ardente 
desiderio di immortalità e di gloria, qualcuno lo fa metten-
do al mondo dei figli, altri invece «procreano nelle anime 
più di quanto avvenga nei corpi». Questi individui ricercano 
allora ciò che è bello e degno di essere eternato, alla ricerca 
di anime nobili, per raggiungere finalmente la procreazione 
spirituale. “Ognuno – continua Diotima – preferirebbe dar 
vita a figli di tal genere piuttosto che a figli carnali, se solo 
volesse imitare Omero, Esiodo e gli altri grandi poeti: essi 
sono invidiabili, perché lasciarono ai posteri creature capaci 
di procurar loro fama e memoria eterne”. Le opere diventa-
no così la prole tanto attesa21. 

Lo stesso Dolce nel secondo libro del suo trattato, nelle 
parole dei suoi protagonisti Flaminio e Dorothea, afferma 
che con il matrimonio marito e moglie non sono più due 
spiriti separati o due corpi, ma uno solo22. Così Vittoria e 
Ferrante diventano nella scrittura un corpo unico e immor-
tale, in cui lui si fa oggetto del suo canto e lei l’artefice della 
sua memoria. 

Anche Ficino nel commento al Simposio platonico affer-
mava: «Qui cosa meravigliosa avviene, quando duoi insieme 

21. Cfr. E.R. Curtius, Letteratura europea e Medio Evo latino, a cura di R. An-
tonelli, La Nuova Italia, Firenze 1992, p. 152. Cfr. M.S. Sapegno, La costruzione 
di un Io lirico al femminile nella poesia di Vittoria Colonna, in «Versants», 46, 2003, 
pp. 15-48, p. 23. 

22. Dolce, Dialogo di M. Lodovico Dolce della institution delle donne secondo li 
tre stati, cit., p. 44.



82� Giulia Lanciotti

si amano: costui in colui, e colui in costui vive»23, a sottoli-
neare come sostiene Luciana Borsetto quell’eroismo epitala-
mico, quel nodo del coniugium che non si interrompe mai e 
che anzi è rinsaldato e vivificato dalla morte24.

Dunque, se nella sua fase giovanile Colonna aveva seguito 
i dettami e gli exempla della fanciulla maritabile, come rav-
visabile dai trattati dell’epoca, sposandosi aveva perseguito 
l’ideale della moglie che attende con pazienza il ritorno del 
marito in guerra. Nell’epistola Excelso mio signor (A2:1), in-
fatti, Vittoria Colonna è “dolente e abbandonata” nell’attesa 
del ritorno di Ferrante: 

Non noce a voi seguir le dubbie imprese, 
m’a noi, dogliose, afflitte, ch’aspettando
semo da dubbio e da timore offese;
voi, spinti dal furor, non ripensando
ad altro ch’ad onor, contr’il periglio
solete con gran furia andar gridando.
Noi timide nel cor, meste nel ciglio
semo per voi;
(vv. 40-47)

Mentre gli uomini ricercano la gloria e la fama in batta-
glia, non si preoccupano del dolore che arrecano alle donne 

23. M. Ficino, Sopra lo Amore ovver Convito di Platone, a cura di G. Rensi, 
Carabba, Lanciano 1914, p. 38. 

24. L. Borsetto, Narciso ed Eco. Figura e scrittura nella lirica femminile del Cin-
quecento: esemplificazioni e appunti, in Nel cerchio della luna. Figure di donna in alcuni 
testi del XVI secolo, a cura di M. Zancan, Marsilio, Venezia 1983, pp. 171-233, p. 
204. Ricordiamo, come sosteneva Sapegno, che sebbene si parli di rime amorose, 
bisogna comunque tenere a mente che si tratta di rime post mortem, che si carat-
terizzano per l’assenza dell’amato ab origine (cfr. Sapegno, La costruzione di un Io 
lirico al femminile, cit., p. 16).



Vittoria Colonna: un “exemplum” retorico e un “exemplum” di donna� 83

che li attendono. Partendo dall’archetipo delle Heroides ovi-
diane, Colonna inizia a costruire il suo personaggio eroico, 
al pari di quello del marito:

Se vittoria volevi io t’era a presso,
ma tu, lasciando me, lasciasti lei,
e cerca ognun seguir chi fugge d’esso.
Nocque a Pompeo, come saper tu dei,
lasciar Cornelia, ed a Catone ancora
nocque lasciando Marzia in pianti rei.
Seguir si deve il sposo dentro e fora,
e s’egli pate affanno ella patisca,
e lieto lieta, e se vi more mora;
a quel che arrisca l’un l’altro s’arrisca;
equali in vita equali siano in morte,
e ciò che avien a lui a lei sortisca.
Felice Mitridate e tua consorte,
che faceste equalmente di fortuna
i fausti giorni e le disgrazie torte l
Tu vivi lieto, e non hai doglia alcuna,
ché, pensando di fama il novo acquisto,
non curi farmi del tuo amor digiuna;
ma io, con volto disdegnoso e tristo,
serbo il tuo letto abbandonato e solo,
tenendo con la speme il dolor misto,
e col vostro gioir tempr’il mio duolo. 
(vv. 91-112)

Ma la Marchesa sta cambiando il suo modello di moglie, 
non persegue più solo la perseveranza, la compostezza e 
l’accorta custodia del focolare domestico, ma anche la forza 



84� Giulia Lanciotti

di una sposa eroica come Ispicratea, moglie di Mitridate di 
Ponto, che accompagnò il marito in battaglia. Infatti ammo-
nisce Ferrante d’Avalos: se avesse voluto la “vittoria” (chiaro 
rimando alla moglie stessa e alla vittoria in battaglia) avreb-
be dovuto portarla con sé, non abbandonarla. L’immagine 
dell’eroina diventa così speculare a quella dell’eroe, demarca-
ta da sempre nello statuto anagrafico del suo stesso nome25. 

In tal senso risulta interessante quanto sostenuto da Tas-
so nel trattatello Della virtù feminile e donnesca composto nei 
primi tempi della prigionia a Sant’Anna nel settembre-no-
vembre 1580, quando distingueva la “virtù femminile” carat-
terizzata da qualità come la parsimonia, il silenzio, la pu-
dicizia, tipiche delle madri e delle donne di famiglia, dalla 
“virtù donnesca” tipica di una donna di maggiore estrazione 
morale, alla quale appartiene la virtù eroica: 

Ma a chi scriv’io della feminil virtù? non già ad una cittadina 
o ad una gentildonna privata, né ad una industriosa madre 
di famiglia, ma ad una nata di sangue imperiale ed eroico, la 
qual con le proprie virtù agguaglia le virili virtù di tutti i suoi 
gloriosi antecessori. Dunque, non più la feminil virtù, ma la 
donnesca virtù si consideri: né più s’usi il nome di femina, ma 

25. In tal senso risulta interessante la dedica alla Marchesa di Pescara fatta 
da Pompeo Colonna, suo cugino, nell’Apologia mulierum: «Dunque abbiamo biso-
gno di una guida, di un combattente, di un regolatore di questa nostra intrapre-
sa, di un precettore, e che sia una figura più forte dell’ordinario, e se si dovesse 
sceglierne uno solo fra tutti, non vediamo, o Vittoria, chi si possa – ed è un dato 
incontestabile – porre al confronto con te. A te dunque mi appello, e imploro 
la tua potenza ed il tuo sacro nome, a te concesso dal fato, soprattutto in con-
siderazione del fatto che ho intrapreso un compito così arduo e faticoso spinto 
dal tuo autorevole consiglio […]», cfr. P. Colonna, Apologia mulierum, a cura di 
Franco Minonzio, Polyhistor, Lecco 2015, p. 83.



Vittoria Colonna: un “exemplum” retorico e un “exemplum” di donna� 85

quel di donnesco, il qual tanto vale quanto signorile. Onde 
appresso Dante si legge: Donnescamente disse: vien con nui;
così signorilmente e imperiosamente. Or considerando non la fe-
minea ma la donnesca virtù, dico che sì come fra gli uomini sono 
alcuni ch’eccedendo l’umana condizione sono stimati eroi, così fra 
le donne molte ci nascono d’animo e di virtù eroica, e molte anco-
ra nate di sangue regio, se ben perfettamente non si possono 
chiamar donne eroiche, molto nondimeno alle donne eroiche 
s’assomigliano […].26

E poco più avanti racconta proprio di Colonna: 

E per non defraudare della lode a lor debita quelle ch’alla me-
moria de’ padri e degli avi nostri sono state eccellenti, chi può 
tacere o di Lucrezia Borgia, o d’Isabella Estense Gonzaga, o 
d’Anna o di Giovanna d’Aragona, delle quali questa s’è con-
dotta tant’oltre con gli anni ch’io ho potuto vederla? E chi non 
deve con lodi immortali celebrar l’altezza dell’ingegno e la felicissima 
eloquenza e la divina poesia di Vittoria Colonna? 27 

Una trasformazione che si attua nel componimento 
“Mentre la nave mia”, nella quale Colonna giunge alla con-
clusione che non c’è exemplum in cui possa riconoscersi. Nes-
suna delle donne nominate, né Penelope, né Cornelia, né 
Marzia, né Ispicratea, e neanche Arianna e Medea o l’ultima 
eroina Porzia, moglie di Bruto, possono equipararla, il suo 
dolore è più grande delle altre perché, come sostiene Cox, 

26. T. Tasso, Discorso della virtù feminile e donnesca, del Sig. Torquato Tasso alla 
Serenissima Sig. Duchessa Di Mantova, etc., In Venetia, appresso Bernardo Giunti, 
e fratelli, 1582, cc. B1v-B2r. 

27. Ivi, c. B4r.



86� Giulia Lanciotti

non ha via d’uscita o fine né attraverso la rabbia, né attraver-
so la follia o il suicidio. Così facendo si è trasformata ancora 
una volta, se non ci sono esempi nella storia che possano 
rappresentare la sua esperienza personale, creerà essa stessa 
il modello di vedova ideale.

Quando nel 1545 Betussi dà alle stampe il suo volgarizza-
mento Libro di M. Gio. Boccaccio delle Donne illustri, pone non 
a caso Vittoria Colonna per ultima, a chiudere il numero 
delle donne illustri; infatti, secondo l’autore abbraccia tutte 
le particolari virtù e i meriti delle altre. Non ci sono parago-
ni né nell’antichità, né nella modernità: 

non s’è veduto spirito dotato di maggior nobiltà d’animo, ne che 
negli studi delle lettere, e sopra tutto della Poesia, abbia avanzato 
il donnesco sesso più di lei: la quale si può dire, che col volo delle 
proprie penne dell’intelletto suo si sia alzata sovra le stelle, e co’ rag-
gi della virtù sua abbia illustrato questa nostra età. Non so qual 
veramente sia stato maggiore splendore, e nobiltà di lei, o l’es-
sere uscita di quel generoso e nobilissimo sangue, dal quale 
sono nati tanti signori, Duchi, e Pontefici, o che dalla virtù 
e valor suo sia aggiunto un chiarissimo lume al ceppo Colon-
nese. Qual nobiltà poi maggiormente sia da commendare o 
quella del sangue o quella delle virtù, non ho dubbio alcuno, 
come che vi sia da dire assai.28

A colpire Betussi, tuttavia, è l’atteggiamento di Colon-
na alla morte del marito. Infatti, a differenza di tante altre 

28. Libro di Messer Giovanni Boccaccio delle donne illustri, tradotto per Messer 
Giuseppe Betussi, con una additione fatta dal medesimo delle donne famose dal tempo di 
M. Giovanni fino a i giorni nostri, & alcune altre state per inanzi, Pietro de Nicolini 
da Sabbio, Venezia 1547, c. 208v. 



Vittoria Colonna: un “exemplum” retorico e un “exemplum” di donna� 87

donne che, per non rimanere sole o per leggerezza, dimen-
ticano subito i mariti e si risposano, lei non ha mai dimen-
ticato Ferrante e non si è mai risposata, anzi. Non basta 
infatti la vedovanza delle vesti a testimoniare il dolore, ma 
piuttosto la vedovanza dei sentimenti, altrimenti si chiede 
Betussi come è possibile che li abbiano amati in vita, se 
così poco dopo la morte, ne tengono memoria? Allora fa 
un parallelo importante con Valeria, moglie di Servio, la 
quale dopo la morte del marito quando le veniva proposto 
di rimaritarsi si rifiutava e rispondeva che il marito Servio 
viveva, anzi afferma Betussi «volendo inferire nel cuor suo, 
esservi piantate le radici del maritale amore senza potere 
esser svelte»29.

Un simile pensiero lo aveva espresso anche Dolce quando 
nel terzo libro a proposito delle vedove affermava che queste 
devono considerare di essere prive del marito in quanto alla 
carne, ma non allo spirito, che vive sempre in loro e vive 
nella memoria. Nel riproporre l’esempio di Valeria, moglie 
di Servio, che era pagana, Dolce si chiede cosa debba fare 
una cristiana nella stessa situazione, e risponde: 

Honori questa il consorte, non come morto ma, come assente, 
da lei, et più con gli uffici di pietà che col pianto. Et quin-
di rivolgendosi a i cari figliuoli, et in quelli riconoscendo la 
imagine del marito, congiunta insieme alla sua, tale s’affatichi 
di mostrarsi ne gli effetti verso di loro, che essi possano ve-
ramente giudicare non esser privi di padre: tale alla famiglia, 
che ella si avegga non haver bisogno di capo: tale finalmente 
verso Iddio eterno, che egli habbia giusta cagione (se è lecito 

29. Ibidem.



88� Giulia Lanciotti

dire) di mostrare in lei, quanto sia sempre difensore et pro-
tettore delle Vedove.30

È così che pone le basi alla successiva lode alla Marchesa 
di Pescara: 

la quale doppo la morte del suo Illustre Consorte, quel savio 
et dotto petto, che sempre fu tempio di casto amore, hora 
l’ha fatto di religione e di santità: dimostrando quando con 
le opere, et quando con la penna, di queste ricche gioie, et di 
quanti nobili thesori delle sue gratie habbia Dio da tutte parti 
fregiata, et adorna quella ben nata anima.31

La poesia di Vittoria Colonna diventa espressione del suo 
stato vedovile, un mezzo non solo per eternare la memoria 
del defunto marito, ma un punto di avvio a quel processo 
di trasformazione in una vedova spirituale che testimonia a 
Dio le sue sofferenze. Una vedova cristiana deve spogliarsi 
di tutti gli ornamenti che era solita portare quando era in 
vita il marito e tenere gli ornamenti della vedovanza, ossia 
i digiuni, le orazioni, la vita lontana da tutti i diletti del 
mondo. Ora deve rivolgersi allo sposo immortale, a Cristo e 
abbandonare tutti i piaceri mortali. 

Il percorso fin qui delineato dimostra come Vittoria Co-
lonna modelli la sua identità seguendo i dettami e gli exem-
pla esposti nei trattati a lei coevi: da fanciulla da maritare, la 
Marchesa diventa una moglie fedele e devota fino alla morte 

30. Dolce, Dialogo di M. Lodovico Dolce della institution delle donne secondo li 
tre stati, cit., p. 70.

31. Ivi, p. 73. 



Vittoria Colonna: un “exemplum” retorico e un “exemplum” di donna� 89

del marito. La mancanza di prole, tuttavia impedisce alla 
Colonna di rispettare il modello vedovile, così è costretta a 
creare un nuovo exemplum, quello della poetessa spirituale 
che tramanda la propria eredità e quella del marito tramite 
la propria poesia. In questo modo la Marchesa incarna per la 
tradizione successiva il modello di vedova ideale, che atten-
de solo di ricongiungersi con il suo Sole immortale, ma allo 
stesso tempo, l’ultima fase della sua poesia è anche quella 
che l’ha elevata e canonizzata come exemplum di scrittura.





Persuadere alla virtù
Chiara Matraini e il modello isocrateo,  
tra oratoria ed epistolario

di Cristina Acucella

1. Gli esordi della prosatrice e il contesto del volga-
rizzamento

Nel 1556, la quarantunenne Chiara Matraini pubblica a Fi-
renze, presso Torrentino, il volgarizzamento dell’Orazione di 
Isocrate a Demonico1, testo centrale per la formazione morale 
dei giovani aristocratici. L’opera esce in un momento crucia-
le per l’autrice, che fino ad allora aveva scritto rimanendo 
nell’ombra rispetto al mercato editoriale: è lo stesso anno 
in cui Lodovico Dolce inserisce il suo primo canzoniere, da 
poco stampato a Lucca2, in una raccolta poetica a prevalenza 
napoletana3, rivelando che era in atto una ben precisa stra-

1. C. Matraini, Oratione d’Isocrate a Demonico figliuolo d’Ipponico. Circa a l’es-
sortation de’ costumi che si convengono a tutti i nobilissimi giovani; di Latino in volgare 
tradotta da madonna Chiara Matraini Gentildonna Lucchese, [Torrentino], Firenze 
1556. Da ora in poi: Matraini, 1556.

2. C. Matraini, Rime et prose di Madonna Chiara Matraini Gentildonna lucchese, 
Busdraghi, Lucca 1555. Da ora in poi: Matraini, 1555.

3. Rime di diversi signori napolitani, e d’altri. Libro settimo, Giolito, Venezia 
1556.



92� Cristina Acucella

tegia di promozione su larga scala della poetessa lucchese 
esordiente4.

Già nella sua prima raccolta poetica, che nell’edizione 
lucchese pubblicata da Busdraghi recava il significativo ti-
tolo di Rime et prose, Matraini aveva inteso presentarsi come 
scrittrice a tutto tondo, poiché, dopo la sezione dei testi po-
etici, pubblicava appunto due prose: la Lettera a M.L. (un 
destinatario incerto), che è un’appassionata apologia in di-
fesa della sua casata e della nobiltà d’animo contro quella di 
sangue, e un’Orazione […] in lode dell’arte della guerra. L’idea 
che la scrittura in prosa fosse un elemento prioritario, se-
condo l’autrice, perché si potesse riconoscere piena dignità a 
chi si cimentava nella scrittura trova conferma qualche anno 
dopo, nel 1562, in una lettera che Matraini scrive a Cesare 
Coccapani, nella quale contesta l’esiguità dello spazio po-
etico – confine entro cui tipicamente era stata relegata la 
scrittura femminile –  e rivendica, parallelamente, il dirit-
to di comporre (poesia) e scrivere (prosa): «Credo bene che 
Vostra Signoria mi lodi nel core come nelle parole per esser 
donna, le quali alla comune bassamente sogliono parlare ne’ 
loro scritti; ma io, che oltre il comune uso delle donne che si 
dilettono di comporre e degli uomini che non lodevolmente 
hanno composto o scritto, vorrei comporre e scrivere»5.

4. G. Rabitti, Foto di gruppo. Uno sguardo sulle «Rime di diversi signori napoleta-
ni e d’altri nuovamente raccolte et impresse. Libro settimo» (1556), in La lirica del Cin-
quecento. Seminario di studi in memoria di Cesare Bozzetti, a cura di R. Cremante, 
Edizioni dell’Orso, Alessandria 2004, pp. 155-176. Per la bibliografia sull’autrice, 
e per le sue opere in prosa e in rima, si rinvia a C. Matraini, Le opere in prosa e altre 
poesie, a cura di A. Mario, Aguaplano, Perugia 2017 (da ora in poi Matraini, 2017) 
e a C. Matraini, Lettere e rime. Introduzione e commento a cura di C. Acucella, 
Firenze University Press, Firenze 2018 (da ora in poi Matraini, 2018).

5. Matraini, 2017, p. 150.



Persuadere alla virtù� 93

Il quadro appena tratteggiato chiarisce la posizione 
dell’autrice e mostra come il volgarizzamento isocrateo si 
possa ritenere il primo passo per la costruzione di un’iden-
tità d’intellettuale interessata al piano letterario a tutto 
tondo e, in parallelo, a quello morale. Questa esigenza tro-
verà ampia realizzazione nei decenni successivi, con altre 
cinque opere in prosa e prosimetro, tra dialoghi, trattati, 
scritti devozionali e di esegesi biblica. L’opera di traduzio-
ne va letta, poi, nel più ampio contesto dell’ambiente edi-
toriale fiorentino: presso Torrentino, stampatore ufficiale 
dei Medici, lavorava Lodovico Domenichi, che Matraini 
aveva conosciuto poco tempo prima, forse nel 15546. Il le-
game tra i due si fondava su un duplice interesse del poli-
grafo, il quale da un lato era impegnato nella difesa della 
nobiltà delle donne nel quadro della querelle des femmes, 
dall’altro era altamente interessato al campo delle tradu-
zioni, come i suoi numerosi lavori attestano7. Entrambi gli 
aspetti evidenziati potrebbero aver dato slancio a questa 
feconda collaborazione con Matraini, al tempo pronta ad 
emergere presso il grande pubblico. All’operazione promo-
zionale su larga scala si dovrà collegare anche la dedica al 
giovane Giulio de’ Medici, figlio illegittimo di Alessandro. 
Come la stessa autrice sottolineava nella sua dedicatoria, 
il destinatario incarnava perfettamente tutte le virtù che 
venivano esaltate nel testo. D’accordo con quanto ha fatto 
notare di recente Carinci8, si dovrà presumere che l’opera-

6. Cfr. G. Rabitti, Linee per il ritratto di Chiara Matraini, in «Studi e problemi 
di critica testuale», 22, 1981, pp. 141-163, a p. 161.

7. Cfr. A. Piscini, s.v. «Domenichi, Ludovico», in Dizionario Biografico degli 
Italiani, vol. 40, Istituto della Enciclopedia Italiana, Roma 1991, pp. 595-600.

8. Cfr. E. Carinci, Chiara Matraini traduttrice. L’Oratione d’Isocrate a Demo-



94� Cristina Acucella

zione risponda in primis all’esigenza di affidarsi alla prosa 
“alta” per ottenere un riscatto intellettuale e una riaffer-
mazione personale, dopo gli scandali personali e familia-
ri che avevano coinvolto l’autrice, fino ad allora rimasta 
nell’ombra. Esordire in pubblico con la traduzione di un 
testo classico (si ricordi che la paternità del testo pseudo-i-
socrateo al tempo non era in discussione) di matrice ma-
schile e fondato su un modello educativo virile assumeva 
diversi significati. Innanzitutto, un paradigma viene ribal-
tato: le donne, come è noto, erano più spesso le destinata-
rie e dedicatarie dei testi volgarizzati, alla luce della loro 
non scontata conoscenza del greco e del latino9. Questa 
tendenza trova una direttrice inversa nel caso che stiamo 
esaminando: Matraini è la prima donna a tradurre il testo 
isocrateo, partendo dal latino10. Come è già possibile in-
tendere dal sottotitolo dell’opera, «Circa a l’essortation de’ 
costumi che si convengono a tutti i nobilissimi giovani; di 
Latino in volgare tradotta da madonna Chiara Matraini 
Gentildonna Lucchese», si è di fronte a una scrittrice che 
interviene nel discorso etico riservato alla sfera maschile 
indicando ai lettori uomini i princìpi della virtù civile che 
Giulio de’ Medici già incarnava alla perfezione, fungendo 
da ottimo esempio per i destinatari ideali del testo, secon-

nico (1556) e altri scritti, in Women and Translation in the Italian Tradition, a cura di 
H. Sanson, Classiques Garnier, Paris 2022, pp. 105-128, a p. 115.

9. Cfr. B. Richardson, The Social Transmission of Translations in Renaissance 
Italy: Strategies of Dedication, in Trust and Proof: Translators in Renaissance Print 
Culture, a cura di A. Rizzi, Brill, Leiden-Boston 2018, pp. 11-32; Id., Women and 
the circulation of texts in Renaissance Italy, Cambridge University Press, Cam-
brige-New York 2020, pp. 1-82; Carinci, Chiara Matraini traduttrice, cit.

10. Cfr. ivi, p. 118. In generale, sul tema delle traduzioni femminili, cfr. 
H. Sanson, Introduction, in Women and Translation in the Italian Tradition, cit., 
pp. 9-51.



Persuadere alla virtù� 95

do una prassi dedicatoria diffusa al tempo11. Il punto cru-
ciale che questo studio si propone di indagare è proprio 
l’ambizione retorica che sottostà all’operazione. L’autrice, 
infatti, come si cercherà di dimostrare, non si limita a tra-
durre il testo, ma lo sottopone a un lavoro di rifinitura 
stilistica, acclimatamento morale e amplificazione retorica 
che rivela un forte intento competitivo nei confronti degli 
altri traduttori a lei contemporanei. Si cercherà inoltre di 
dimostrare che questa tendenza sarà ulteriormente accen-
tuata nella lettera al figlio (pubblicata nei successivi can-
zonieri) che costituisce un compendio “personalizzato” di 
questa orazione.

2. Oltre la traduzione: strategie dell’“amplificatio” 
nell’“Orazione”matrainiana

L’epistola dedicatoria a Giulio di Alessandro de’ Medici che 
accompagna il volgarizzamento isocrateo costituisce una 
prima importante specola da cui osservare le ambizioni del-
la mittente. La riportiamo per esteso.

Allo illustrissimo Signor il Signor Giulio de’ Medici.

Fu già costume degli antichi e valorosi cavalieri, virtuosissi-
mo e molto generoso signore, doppo l’alte e vittoriose loro 
imprese onorare i sacri tempî de l’armi lor vincitrici, acciò 
che al donator de le grazie non si rendessero ingrati. Laonde 

11. Cfr. Richardson, The Social Transmission of Translations, cit., pp. 13-32; Ca-
rinci, Chiara Matraini traduttrice, cit., pp. 114-116.



96� Cristina Acucella

a me parendo tal cosa da loro esser ben fatta, imitandoli ho 
voluto la presente Orazione, la qual ho di latino in volgar tra-
dotta, a Vostra Illustrissima Signoria, come a sacrata imagi-
ne e vivacissimo essempio di virtù, dedicare. Con ciò sia cosa 
ch’ella primieramente mi sia stata cagione d’invitarmi a così 
santa et onorata fatica, con la fama de le sue bellissime lodi 
et il maraviglioso splendore de l’infinita sua gloria. Laonde, 
sentendomi tutt’accesa di desiderio di farle per alcun segno 
manifestamente conoscere qual fosse il buono de la mente mia 
verso di quella et in che alta estimazione io la tengo, delibe-
rai d’offrirle un dono, per arra di essa mia mente, il qual fosse 
convenevole ancora alla grandezza e bontà de l’animo suo. 
Ma fra me stessa considerando qual potess’esser questo dono, 
giudicai che niuno più precioso e più degno dar le poteva di 
quello incorruttibile tesoro il quale ella stessa, fra tutti i mor-
tali di questo corrotto secolo, s’ha fedelmente eletto e dentro 
(come di fuori adornatosene) nel suo saggio e generoso seno 
felicemente riposto: ciò è quella vera norma di bellissimo e 
santissimo vivere, che la fa come una idea del mondo da’ più 
purgati ingegni maravigliosamente riguardare. Degnisi dun-
que la grandezza de l’animo suo, con la pura sincerità del mio, 
d’accettarla, non volendo alla bassezza de le parole con le quali io 
la tradussi, ma solamente agli ottimi intendimenti di quelle, aver 
riguardo, considerando da qual fonte essi derivati siano, ché 
certamente degni del sapientissimo Isocrate sono; né doverà 
similmente disprezzarla ancora detta Orazione, quantunque a lei 
per aventura non fosse nuova, avendola forse da qualcun altro ri-
cevuta. Con ciò sia che, non sapendo da nessun altro essere stata 
tradotta, io la tradussi et a Vostra Signoria Illustrissima con 
ottima intenzione la dedicai (la qual sola dev’esserli grata), e 
così l’ho voluta con l’effetto a lei consacrare et a lei mantene-



Persuadere alla virtù� 97

re, quanto con l’animo liberamente l’aveva promesso non altro 
desiderando da quella verso di me che la sola gratitudine del 
bellissimo animo suo, il quale Dio sempre faccia perpetua-
mente felice.

Di Vostra Signoria affezionatissima Chiara Matraini12 

Riconoscendo nel destinatario un esempio ideale di tutte 
le virtù di cui il testo si fa promotore, Matraini gli si rivol-
ge come a una figura che riflette e incarna i precetti iso-
cratei, tanto da ispirare l’autrice con le proprie lodevoli e 
gloriose imprese. Entro questa consistente e convenzionale 
cornice encomiastica, la scrittrice introduce un passaggio 
piuttosto ambiguo in cui afferma di non sapere se altri ab-
biano tradotto prima di lei l’opera13. È difficile credere che 
Matraini ignorasse le versioni già circolanti ed è inoltre da 
considerare che, come ha fatto notare Mario14, la sua è la 
prima traduzione a stampa dell’orazione dal latino al volga-
re. Si potrà dunque presumere che, con i suoi depistaggi, la 
mittente stava cercando di ritagliarsi uno spazio autonomo 
nell’agone delle traduzioni isocratee. Parallelamente, infat-
ti, nella dedica agisce sulla leva del proprio sforzo intellet-
tuale e creativo, come alcuni elementi paiono sottolineare 
velatamente. Tra questi, uno è il riferimento – ripetuto nel 
giro di poche righe – alla propria «mente», ovvero all’inge-

12. Matraini, 2017, pp. 71-72, corsivo mio.
13. Cfr. A. Mario, Introduzione a C. Matraini, Orazione di Isocrate a Demonico, 

in Matraini, 2017, pp. 57-69, a p. 59; Carinci, Chiara Matraini traduttrice, cit., pp. 
117-118.

14. Cfr. Mario, Introduzione a C. Matraini, Orazione di Isocrate a Demonico, 
cit., p. 61.



98� Cristina Acucella

gno da cui è scaturito un prodotto che si auspica all’altezza 
del destinatario; l’altro emerge nel passo in cui la mitten-
te accenna alla «bassezza» delle parole con cui ha tradotto 
l’orazione. Più che alla loro forma, Giulio de’ Medici dovrà 
guardare ai loro «ottimi intendimenti», riconducibili all’au-
torevolezza di Isocrate15. Questa dichiarata modestia, letta 
insieme alla duplice allusione ad altri possibili traduttori di 
cui Matraini sostiene di non essere a conoscenza, sembra 
rispondere a una precisa strategia. La cura della prosa, già 
percepibile nello stile della lettera dedicatoria, contraddice, 
infatti, apertamente le diffuse attestazioni di umiltà e rivela 
che l’intento della traduttrice non è semplicemente quello 
di offrire un umile lavoro al servizio della fonte, ma di af-
fermarsi come interprete colta e originale, che si serve del 
paratesto per mettere in atto la prassi del «generating au-
thorithy», frequente nei lavori di traduzione16. Dietro il velo 
delle lusinghe e della diminutio personae, Matraini intende 
imporsi, infatti, come voce autoriale autonoma, accanto a 
Isocrate, e distinguersi consapevolmente dai traduttori che 
l’avevano preceduta.

A supporto di queste prime osservazioni, sarà utile il con-
fronto con alcuni casi del tempo. Non si sa con certezza quale 
versione del testo isocrateo abbia funto da base per la tra-
duzione matrainiana17. Va considerato, peraltro, che l’autrice 
potrebbe averne consultate più di una, come dimostrerebbe 
un caso analogo deducibile dal carteggio privato con Cocca-
pani, da cui si evince che conosceva bene la Consolazione della 

15. Cfr. ivi, p. 72.
16. Cfr. Richardson, The Social Transmission of Translations, cit., p. 13.
17. Cfr. Mario, Introduzione a C. Matraini, Orazione di Isocrate a Demonico, 

cit., pp. 61-63; Carinci, Chiara Matraini traduttrice, cit., pp. 119-120.



Persuadere alla virtù� 99

Filosofia di Boezio – ipotesto di molta parte delle sue rifles-
sioni filosofiche – sia nella traduzione del Varchi sia in quella 
del Domenichi18. Confronteremo il testo matrainiano, basa-
to – come la lettera di dedica appena riportata – sull’edizione 
critica di Mario19, alla quale si devono anche i primi confronti 
sinottici20, con traduzioni cronologicamente vicine al lavoro 
dell’autrice. Tra queste, quella anonima, dal greco al latino, 
del 154921, ristampata nel 1555, e, come possibili esemplari di 
riscontro per la versione italiana, le traduzioni dal greco al 
volgare di Crisolfo22 e Carrario23. A queste andrà aggiunta la 
prima traduzione in latino stampata, risalente alla fine del 
Quattrocento, di cui era autore Rudolfo Agricola, la quale 
circolò all’interno di una famosa raccolta ad uso didattico cu-
rata da Erasmo che ebbe enorme fortuna in tutta Europa24, 
con molte ristampe anche in Italia, tra le quali prenderemo a 
riferimento quella bresciana del 153825.

18. Cfr. Matraini, 2017, p. 121.
19. Cfr. Matraini, 2017, pp. 71-85.
20. Ivi, pp. 63-69.
21. Isocrate, Isocratis Orationes tres cum interpretatione latina, nunc primum 

ad verbum facta, ad discentium utilitatem. Ad Demonicum admonitoria. Ad Nicoclem 
Cypri regem de regno. Nicocles sive Auxiliaris, eredi Pietro Ravani, Venetiis 1549. Da 
ora in poi: Isocrate, 1549.

22. Isocrate, La prima oratione d’Isocrate a’ Demonico, tradotta dal greco idioma 
nel italico per Bernardino Chrisolfo, appresso Battista et Stefano compagni al segno 
di Santo Moise, 1548. Da ora in poi: Isocrate, 1548.

23. Isocrate, Tutte le Orationi d’Isocrate orator Atheniense; tradotte in lingua 
italiana da M. Pietro Carrario dottor Paduouano, per Michele Tramezino, Venetia 
1555. Da ora in poi: Isocrate, 1555.

24. Cfr. D. Verbeke, Cato in England: Translating Latin Sayings for Moral and Lin-
guistic Instruction, in Renaissance Cultural Crossroads: Translation, Print and Culture in 
Britain, 1473-1640, a cura di S.K. Barker., B.M. Hosington, Brill, Leiden-Boston 2013 
pp. 139-155, a p. 140; Carinci, Chiara Matraini traduttrice, cit., pp. 119-120.

25. Isocrate, In hoc volumine haec continentur. Disticha moralia titulo Catonis 
cum scholijs auctis Erasmi Roterodami. Apophtegmata Greciae sapientium interprete 
Erasmo. Eadem per Ausonium cum scholijs Erasmi. Mimi Publiani cum eiusdem scholijs 



100� Cristina Acucella

Lo studio sinottico che segue intende mettere in luce, 
a fronte di una sostanziale omogeneità delle altre versio-
ni – latine e volgari – la ricerca di originalità della voce da 
parte di Chiara Matraini, la quale va letta in parallelo con la 
ricerca di uno spazio all’interno di un perimetro discorsivo 
tipicamente maschile, quello dell’oratoria e della precettisti-
ca morale. Partiremo dall’incipit, particolarmente denso di 
spunti per la nostra analisi contrastiva.

Agricola:
Sed et tu quoque, memor patris tui vivendi sectae, nonne ha-
bebis pulchrum atque domesticum eorum quae a me tibi di-
centur exemplum? Neque enim parvi virtutem faciens neque 
secordiae deditus egit aetatem, sed corpus laboribus exerce-
bat animo pericula subibat. 
(Isocrate, 1538, c. 37r)

Anonimo:
Quanquam et patris tui studiorum recordatus, domesticum 
ac pulchrum habebis exemplum a me dictorum. Non enim 
parvipendens virtutem neque torpescens transegit vitam; sed 
corpus quidem laboribus exercuit, animo autem pericula sus-
tinuit. 
(Isocrate, 1549, c. a4r)

auctis recogniti. Institutum hominis christiani carmine per eundem Erasmum Rotero-
damum. Isocratis Paraenesis ad demonicum denuo cum Graecis collata per Erasmum. 
Erudita iuxta ac salutaris epistola clarissimi viri Eucharij episcopi Lugdunensis ad 
Ualerianum propinquum de philosophia christiana recognita et scholijs illustrata per 
Erasmum Roterodamum, apud Ludouicum Britannicum, Brixiae 1538. Da ora in 
poi: Isocrate, 1538.



Persuadere alla virtù� 101

Chrisolfo:
Ma certamente, se ti ridurai a memoria gli instituti e propo-
siti del padre, potrai un domestico e bello essempio delle cose 
ch’hora dico havere. Imperò ch’egli non era circa la virtù negli-
gente, né dato al cattivo ocio passò la sua vita; ma essercitava 
con fatiche el corpo e con l’animo pericoli sosteneva. 
(Isocrate, 1548, c. 6r)

Carrario:
Oltre di ciò, riducendoti a memoria la vita et gesti di tuo 
padre, haverai un proprio et bello essempio delle cose da me 
dette; il quale, né pigro né tardo alla virtù passò il corso della 
vita sua, ma, essercitando il corpo alle fatiche, hebbe l’animo 
ad ogni pericolo patientissimo. 
(Isocrate, 1555, c. 22r)

Matraini:
Di tutte queste cose averai un familiare essempio et un luci-
dissimo specchio dinanzi agli occhi, ricordandoti de la buona 
et essemplar vita del padre tuo e de le sue sante operazioni; il 
quale, <tenendo la virtute in quel pregio che tener deve cia-
scun virtuoso>, avea tutti i giorni de la sua vita dedicati non a 
l’ozio né a’ propri commodi, o vero a’ vani diletti, ma agli studi 
et a le fatiche e a’ pericoli, <per li quali egli già mai non si vide 
avvilito né stanco>. 
(Matraini, 2017, p. 75)26

26. Il testo del volgarizzamento (Matraini, 1556) si trae dall’edizione mo-
derna curata da Anna Mario (Matraini, 2017), cui le pagine indicate fanno rife-
rimento. 



102� Cristina Acucella

Il semplice colpo d’occhio mostra che testo di Matraini 
si distingue per una maggiore estensione. Un’analisi più rav-
vicinata rivela anche una maggiore complessità sintattica: 
periodi più ampi e articolati, dominati dall’ipotassi, arric-
chiti da duplicazioni o triplicazioni di aggettivi e concetti. 
Insieme alla ricerca di un registro alto e di un lessico accura-
tamente selezionato, questi espedienti puntano a conferire 
solennità al dettato. Dal confronto con le altre traduzioni, 
si coglie lo sforzo dell’autrice di trovare un equilibrio tra 
adesione al testo latino e ricerca di una prosa ariosa e rit-
mica, ispirata all’ideale classicistico del suo tempo. Matraini 
rifugge, insomma, dalla traduzione meccanica, a differenza 
dei suoi predecessori, per affermare una voce autoriale forte, 
capace di imprimere al testo una personale impronta reto-
rica e stilistica. Questa intenzione si ravvisa con evidenza 
anche nella presenza di metafore introdotte ex novo dalla 
traduttrice. Una è quella dello specchio (presente nell’esem-
pio appena riportato), inteso come figura dell’esemplarità27; 
altra metafora è quella delle nebbie:

Agricola:
Omnium curam gere, quae ad vitam pertinent, maximeque 
omnium providentiam tui ipsius exerce: maximum enim in 
minimo est, mens bona in humano corpore. 
(Isocrate, 1538, c. 40v)

27. Ricomparirà, per esempio, nel Discorso sopra la vita della Vergine: «Ponia-
moci adunque davanti il suo santo e bellissimo essempio d’ogni virtù singolare, 
et in quello, come in lucido specchio guardando, consideriamo di quai ricchi e 
preciosissimi adornamenti di rare virtù si adornasse per piacer al suo dilettissi-
mo sposo, e cerchiamo con ogni nostro studio, per quanto a noi sia possibile, d’i-
mitarla per piacere al nostro eterno e benignissimo Dio» (Matraini, 2017, p. 549).



Persuadere alla virtù� 103

Anonimo:
Omnium quidem curam habe, quae ad vitam faciunt; maxi-
me vero tuam ipsius prudentiam exerce: maximum enim in 
minimo, mens bona in hominis corpore. 
(Isocrate, 1549, c. 15v)

Chrisolfo:
Habbi cura de tutte cose ch’alla vita appertengono, e spe-
cialmente essercita la tua prudenza. Imperoché la buona 
mente in un picciolo corpo d’un mortale è cosa grandis-
sima. 
(Isocrate, 1548, c. 10r-v)

Carrario:
Habbi cura di ciò che alla vita s’appartiene, et sopra tutto 
cura te stesso, perché il buono intelletto è una cosa grandis-
sima in un piciolo corpo raccolta. 
(Isocrate, 1555, c. 27r)

Matraini:
Guarda di conservare e provedere tutte quelle cose che al 
viver tuo s’appartengono <e sopra tutto di non ti lassare of-
fuscar da le nebbie de l’ignoranza e passion de l’animo l’in-
telletto>, il quale è una cosa grandissima di divinità in un 
picciolo corpo rinchiusa. 
(Matraini, 2017, p. 83, corsivo mio)

L’immagine, già classica (Cic., Tusc. I, 64), e molto presente 
nella Consolatio boeziana, sarà spesso intesa in altre opere in 
prosa e in rima di Matraini come metafora sia dell’ignoranza 
sia della materia corporale o dell’errore da cui l’intelletto è 



104� Cristina Acucella

offuscato28. I passaggi riportati consentono dunque di deline-
are una generale tendenza all’amplificatio sul piano sintattico, 
lessicale e concettuale; a questa medesima tendenza andranno 
ricondotte anche le digressioni e le aggiunte (che negli esempi 
appena visti e nei successivi sono segnalate tra parentesi ango-
lari), così come la domanda retorica che si trova più avanti nel 
testo, assente nell’originale isocrateo e nelle altre traduzioni 
(«Ma perché mi vado io in queste cose più oltre dilungando? 
Con ciò sia cosa che, se tutte le sue virtuose operazioni volessi 
minutamente raccontare, più tosto il tempo che la materia mi 
mancherebbe»29), utile a conferire al testo uno stile più vivace, 
e al contempo elevato e magniloquente.

Un altro importante aspetto da osservare è quello religio-
so, senz’altro cruciale per l’autrice30:

Agricola:
Primum quidem pie divina colas, non solum sacrificans, sed 
etiam quod iuraveris praestans. 
(Isocrate, 1538, c. 37v)

Anonimo:
Primum igitur venerare quae ad deos attinent: non solum sa-
crificans, sed et iuramenta servans. 
(Isocrate, 1549, c. 5v)

28. Cfr. Matraini, 2018, p. 153, n.
29. Matraini, 2017, p. 76; cfr. Mario, Introduzione a C. Matraini, Orazione di 

Isocrate a Demonico, cit. p. 67.
30. Cfr. S. Adorni Braccesi, Una città infetta: la Repubblica di Lucca nella cri-

si religiosa del Cinquecento, Olschki, Firenze 1994; D. Marcheschi, Chiara Matraini 
poetessa lucchese e la letteratura delle donne nei nuovi fermenti religiosi del ’500, Pacini 
Fazzi, Lucca 2008; E. Carinci, L’inquieta lucchese. Tracce di evangelismo nelle opere re-
ligiose di Chiara Matraini, in «Bruniana & Campanelliana», 23 (1), 2017, pp. 145-160.



Persuadere alla virtù� 105

Chrisolfo:
Prima donque, onora con reverenza quelle cose ch’agli Dei im-
mortali appartengono: non solamente facendo sacrifici, ma 
ancora stando alli giuramenti. 
(Isocrate, 1548, c. 6v)

Carrario:
Primieramente tu dei esser intento al colto degli Dij, non so-
lamente sacrificando, ma inviolabilmente e’ giuramenti osser-
vando. 
(Isocrate, 1555, c. 22v)

Matraini:
Primieramente dunque innanzi ad ogni altra cosa s’ha da pre-
porre il culto divino, laonde procurerai d’essere spirituale non 
solamente conesso i sacrificî <ma col mantenere ancora invio-
labilmente il bel legame de la santissima fede>. 
(Matraini, 2017, p. 76)

Come si può notare, i riferimenti pagani del modello la-
tino vengono attenuati attraverso scelte lessicali più caute, 
come l’espressione «culto divino», con cui l’autrice elude un 
plurale che avrebbe potuto destare qualche imbarazzo. Lo 
zelo ortodosso conduce anche a importanti forzature ideo-
logiche, come quella che porta a sostituire il concetto clas-
sico del giuramento con la perifrasi del «bel legame de la 
santissima fede»31.

31. Da questo esempio è possibile notare, inoltre, che l’avverbio “inviolabil-
mente” usato da Carrario ritorna in Matraini per essere associato a un contesto 
diverso. La peculiare coincidenza di un tale avverbio di uso non scontato, in-
crociata con eventuali ulteriori dati, potrebbe permettere di includere questa 



106� Cristina Acucella

L’ultimo caso tratto dal volgarizzamento isocrateo è uti-
le non solo perché conferma quelle stesse dinamiche relative 
all’amplificatio che abbiamo fin qui messo in evidenza (si noti, 
per esempio, l’introduzione di una temporale implicita con 
scopi ipotattici) ma anche perché attesta una sorta di “appro-
priazione” del contenuto del testo:

Agricola:
Vitae ocium studio percipiendae eruditionis impende: sic 
enim, difficulter ab aliis inventa, facile tibi percipere continget. 
(Isocrate, 1538, c. 38r)

Anonimo:
Consume vitae otium in sermonibus audiendis: fit enim ab 
aliis cum difficultate inventa, continget tibi facile discere. 
(Isocrate, 1549, c. 7r-v)

Chrisolfo:
Consumma l’ocio nell’udire orationi, perch’in questo modo ti 
accaderà trovar facili quelle cose ch’agli altri sono da imparar 
difficili. 
(Isocrate, 1548, c. 7r)

Carrario:
Spendi il tempo della vita tua nel studio et nell’imparare le 
buone dottrine: in tal modo facilmente potrai intendere quel 
che difficilmente è stato da gl’altri ritrovato. 
(Isocrate, 1555, c. 23r)

possibile ripresa tra gli indizi di un’effettiva lettura della traduzione del Carrario 
da parte dell’autrice.



Persuadere alla virtù� 107

Matraini:
<Ritrovandoti disoccupato da li soliti tuoi negozî>, non stare 
ozioso, ma dispensa tutto quel tempo agli studi de le buone let-
tere, perché così facendo conesso mediocre fatica apprenderai 
quelle scienze che da molti con grandissima difficultà sono 
state trovate. 
(Matraini, 2017, p. 78, corsivo mio)

Variando notevolmente l’originale, Matraini colloca pre-
cisamente gli «studi de le buone lettere» quale base fondan-
te dell’apprendimento, adattando, così, il testo isocrateo al 
proprio sistema di valori32.

3. L’orazione isocratea nell’approdo epistolare (e al-
cune osservazioni finali)

I punti fin qui evidenziati, che proviamo a ricapitolare, ovve-
ro Matraini come figura autoriale esordiente presso il grande 
pubblico ma consapevole, che mette in atto l’operazione tra-
duttiva come gesto strategico di legittimazione e affermazio-

32. Cfr. Mario, Introduzione a C. Matraini, Orazione di Isocrate a Demonico, 
cit., pp. 66-67. Ancora, a una notevole distanza di anni, nei Dialoghi Spirituali 
(1602), opera di approdo e testamento spirituale di Matraini, così il giovane Filo-
calio si esprimerà con Teofila, sua guida e alter ego dell’autrice: «Filo. Voi m’avete, 
signora Teofila, tanto lodato et esaltato questo vostro giardino dello studio, che 
m’è nato nell’animo un ardente desiderio di possederlo a tal che, dove io ero qua-
si del tutto resoluto fra pochi giorni (con mio non picciol travaglio e forse grave 
pericolo) andar solcando mari, passando monti e trascorendo terre per accrescer 
e ampliar le nostre ricchezze, ho pensato di seguir piuttosto lo studio delle buone 
lettere, cominciato con sicuro e soave riposo, al qual sempre sono stato e sono per 
natura inclinato, per acquistar quei beni dell’animo che sono più preciosi che 
tutti li tesori del mondo», Matraini, 2017, p. 669, corsivo mio.



108� Cristina Acucella

ne intellettuale, la presenza di un intento competitivo, che 
si manifesta nell’amplificatio, e infine la riscrittura in chiave 
cristiana del testo antico sono tutti elementi che denotano 
la volontà di costruire una voce femminile colta e autorevo-
le, che si affianca e talvolta perfino si sovrappone all’autore 
greco. Tutti questi aspetti sembrano rafforzarsi nell’altro te-
sto per cui l’autrice ebbe a modello l’orazione isocratea, vale a 
dire l’epistola Al suo figliuolo Federigo Cantarini. Gli scrive molti 
degni e memorabili ricordi. Il testo rientra nel corpus epistolare 
che costituisce la prima parte delle due diverse raccolte di let-
tere e rime stampate rispettivamente nel 1595 e nel 159733. La 
sua pubblicazione segue di più di vent’anni la morte del figlio 
(avvenuta probabilmente nel 1571), ma la sua elaborazione 
potrebbe essere avvenuta in tempi vicini al volgarizzamento, 
quando Federigo era ancora giovane.

Gli studi hanno dimostrato che, in generale, negli episto-
lari matrainiani il dato biografico passa in secondo piano: 
ciò che conta è la funzione rappresentativa delle lettere, che 
sono il luogo in cui Matraini costruisce la propria identità di 
letterata e di intellettuale, in parallelo alle rime, con le quali 
formano dei libri unitari34; Quondam35, per esempio, aveva 

33. C. Matraini, Lettere della Signora Chiara Matraini, gentildonna luchese, con 
la prima e la seconda parte delle sue Rime, Busdraghi, Lucca 1595; Ead., Lettere di 
madonna Chiara Matraini, gentildonna lucchese, con la prima e seconda parte delle sue 
Rime. Con una lettera in difesa delle Lettere e delle Arme, Nicolò Moretti, Venezia 
1597, da ora in poi Matraini, 1597.

34. Cfr. G. Rabitti, Le lettere di Chiara Matraini tra pubblico e privato. Per lette-
ra. La scrittura epistolare femminile tra archivio e tipografia, secoli XV-XVII, a cura 
di G. Zarri, Viella, Roma 1999, pp. 109-145; C. Acucella, Ai margini della crisi di un 
genere: le Lettere di Chiara Matraini tra il «comporre» e lo «scrivere», in Epistolari ita-
liani e latini dal Due al Seicento: modelli, temi, esperienze ecdotiche, a cura di C. Berra, 
P. Borsa, M. Comelli, S. Martinelli Tempesta, Dipartimento di studi letterari, fi-
lologici e linguistici, Università degli Studi di Milano, Milano 2018, pp. 743-768.

35. Cfr. A. Quondam, Dal “formulario” al “formulario”: cento anni di libri di 



Persuadere alla virtù� 109

inserito i suoi ultimi due canzonieri come esemplari casi-li-
mite nell’ambito della cosiddetta “crisi” dei libri di lettere. 
Al pari degli altri testi del corpus, anche questa lettera, pur 
accogliendo un dato autobiografico, costituisce un prodotto 
pienamente letterario, fortemente rimaneggiato nel periodo 
che intercorse tra la scrittura e la pubblicazione; in più, la 
sua uscita a stampa andava a riabilitare in forma postuma il 
rapporto burrascoso tra Matraini e il figlio adulto36.

L’analisi comparata tra l’epistola a Federigo e il volgariz-
zamento di Isocrate, di cui la prima costituisce una sorta 
di riscrittura-compendio, è interessante innanzitutto per 
sondare come l’autrice rielaborò il dettato isocrateo nel pas-
saggio dalla prosa oratoria al registro epistolare. Un dato 
centrale è nel cambio di voce, non più quella di Isocrate, ma 
quella della madre che forma un futuro uomo, come afferma 
chiaramente nell’incipit della lettera: «Considerando fra me 
medesima che sì come è cosa giusta che i figliuoli delle pater-
ne facoltà rimanghino eredi, così sia ragionevole ancora che 
de i beni dell’animo del padre e della madre debbino pos-
sedere»37. Questa dichiarazione programmatica sancisce la 
piena legittimità dell’intervento materno nel campo dell’e-
ducazione morale e civile; inoltre, il nuovo contesto pseu-
do-privato e familiare fa sì che il tono si faccia più intimo. 
Sono frequenti gli ammonimenti, affettuosi ma fermi, tipici 
della madre amorevole e al contempo severa. Per esempio, 

lettere, in Le “carte messaggiere”. Retorica e modelli di comunicazione epistolare: per 
un indice dei libri di lettere del Cinquecento, a cura di Id., Bulzoni, Roma 1981, pp. 
13-156, a p. 123.

36. I due si scontrarono in una lunga causa giudiziaria durante la quale la 
madre chiedeva al figlio la restituzione della propria dote, da lui ereditata dopo 
la morte del padre. Una ricostruzione è in Matraini, 2018, p. 148 (nota).

37. Ivi, p. 147.



110� Cristina Acucella

nel passo che segue l’autrice inserisce esplicitamente il tema 
del castigo, assente nel testo originale, e rafforza la coppia 
bene/male mediante l’aggiunta dell’opposizione vero/falso:

Matraini, Orazione di Isocrate (1556)
Proponendo che tu avessi alcun magistrato nel governo e reg-
gimento, non seguitare il consiglio di coloro che, senza discer-
nere il ben dal male, van sempre secondando l’inclinazioni 
et appetiti propri d’altrui perché, se quelli errassero, tu solo 
saresti incolpato.38 

Matraini, Lettera al figlio (1597)
Proponendo che dal principe o governatore della città dove 
che abiterai, qualche importante cura o publico negozio di 
quella ti fusse dato, non seguir nel governo di essa il parer 
di coloro che non sanno il ben dal male <né il vero dal falso> 
discernere, seguendo gli altrui appetiti e le loro inclinazioni, 
perché, se quelli errassero, tu solo saresti incolpato <e, con tuo 
disonore e danno, finalmente castigato>.39

In generale, nel passaggio dalla traduzione alla lettera, la 
scrittura di Chiara Matraini sembra portare avanti quella 
strategia retorica già evidenziata nel volgarizzamento del te-
sto isocrateo, al livello stilistico e contenutistico. Anzi, alla 
luce del contesto familiare e confidenziale, l’intento educa-
tivo è rinforzato e amplificato: si moltiplicano i riferimenti 
religiosi, i precetti etici si fanno più schematici e il discor-
so viene massicciamente strutturato secondo serie binarie e 

38. Matraini, 2017, p. 82.
39. Matraini, 2018, p. 152, corsivo mio.



Persuadere alla virtù� 111

ternarie che assumono un evidente valore ritmico e insieme 
didascalico:

Matraini, Orazione di Isocrate (1556)
Primieramente dunque innanzi ad ogni altra cosa s’ha da pre-
porre il culto divino, laonde procurerai d’essere spirituale non 
solamente conesso i sacrificî <ma col mantenere ancora invio-
labilmente il bel legame de la santissima fede>40 

Matraini, Lettera al figlio (1597)
<Ma perché convenevole cosa è che ciascheduna cosa che l’uo-
mo fa, dall’ammirabile e santo nome di colui il qual fu di tutte 
le cose autore, le dia principio>, però primieramente ti esor-
to che vogli innanzi a tutte le altre cose cercar di conoscer 
dall’opere mirabili del grande e immortale Iddio l’insuperabile 
sua potenza, l’ammirabile sapienza e la somma sua divina infinita 
bontà, acciò che, conoscendolo, tu lo venghi ad amare, temerlo 
e onorare sopra tutte le cose da Lui create.41

Senza perdere la complessità ipotattica e la cura retorica 
già profuse nel volgarizzamento, Matraini opera nel senso di 
una semplificazione finalizzata a persuadere un destinatario 
giovane come Federigo, e dunque i giovanissimi. Il registro 
si fa più diretto, ma non per questo meno elegante. Al con-
trario, la cura per il ritmo, l’uso consapevole di anafore e 
parallelismi, l’invenzione di metafore nuove accanto a quelle 
già introdotte nel volgarizzamento (si ricordino i casi dello 
specchio e della nebbia) ordiscono una prosa letterariamen-

40. Matraini, 2017, p. 76.
41. Matraini, 2018, p. 149, corsivo mio.



112� Cristina Acucella

te alta, e insieme un efficace strumento pedagogico. Le figu-
re non hanno solo una funzione ornamentale: sono strategie 
dell’evidentia che servono a trasmettere “per immagini” la 
virtù, risultando facilmente comprensibili, dunque, anche 
per i lettori ideali, ovvero giovani uomini per i quali un di-
scorso troppo astratto non avrebbe avuto la stessa efficacia. 
In quest’ottica andrà letta l’invenzione, ex novo, della simi-
litudine delle sirene, nel primo dei due esempi riportati di 
seguito, e della metafora continuata incentrata sulla porta, 
nel secondo, entrambi assenti nel discorso isocrateo e inter-
pretabili come exempla di facile memorizzazione:

1)
Matraini, Orazione di Isocrate (1556)
Fuggi egualmente e odia gli adulatori e’ traditori, perché l’uno 
e l’altro cercherà con bugie e fraude d’ingannarti.42

Matraini, Lettera al figlio (1597)
Fuggi e abbi sempre mai in odio tutti gli adulatori, i quali 
a guisa di sirene che soavemente cantino, con l’aggradevole lor 
parlare tradiscono quei che l’ascoltano.43

2)
Matraini, Orazione di Isocrate (1556)
[assente]

Matraini, Lettera al figlio (1597)
Aiutalo [il buon amico] in tutto quello che puoi, perché, es-

42. Matraini, 2017, p. 81.
43. Matraini, 2018, p. 149, corsivo mio.



Persuadere alla virtù� 113

sendoti vero amico e ritrovando aperto l’uscio della tua libera-
lità, non chiuderà la porta della memoria a te con la chiave della 
ingratitudine.44 

Rilevante è anche l’ampio uso di anafore e di strutture 
negative in sequenza, le quali rafforzano la retorica dell’im-
perativo educativo e costruiscono una catena etica fondata 
sul precetto, sul dovere e sulla responsabilità, come si vede 
nel passaggio seguente:

Matraini, Lettera al figlio (1597)
fa’ d’esser tale verso de i tuoi genitori qual vorresti che essi fus-
sero verso di te gli tuoi discendenti. Fa’ d’onorar quel signore 
ovver governator di quel luoco, nel quale abiterai […] <fa’ che 
sempre sia d’ogni vizio netto e purgato, fortificandolo sempre di cele-
sti virtù, per poter a’ vizî resistere, che ne circondano>. […] Non dire 
né far mai cosa che giusta et onorata non sia, con isperanza 
che non s’abbia mai da risapere: perché il tempo revela e dà a 
conoscer tutte le cose. Non porre in oblivione le cose da altri 
udite e degne di perpetua memoria.45

La lettera a Federigo presenta tutti gli aspetti di una 
prosa che, ancor più nel passaggio dall’oratoria al genere 
epistolare, subisce poco i vincoli del testo di partenza. Una 
diretta ripercussione di questa più ampia autonomia è an-
che la maggiore musicalità interna della prosa, scandita da 
assonanze, consonanze, parallelismi, simmetrie e richiami, 
esemplarmente concentrati, per esempio, in questo passo:

44. Matraini, 2018, p. 152, corsivo mio.
45. Matraini, 2018, p. 149, corsivo mio.



114� Cristina Acucella

Matraini, Lettera al figlio (1597)
Intentamente attendi all’onorato studio delle megliori scienze, 
perché il frutto che da quelle si raccoglie è molto più prezioso 
che qual si voglia tesoro che si possa nel mondo acquistare; né 
ti debba parer grave l’andar molte miglia lontano per potere 
alcuna cosa buona e onorata apparare, con ciò sia che, se i 
mercanti con fatica e con pericolo passano tanti mari e tante 
terre per acquistar le corrottibili et instabili ricchezze, sconve-
nevole cosa sarebbe che una persona nobile e di elevato intel-
letto lasciasse, per non si affaticare, un bene che mai si perde, 
un utile ch’è senza fine e una gloria che vive sempre in eterno. 
Non consentir già mai al desiderio de gli inonesti piaceri, per-
ché sconvenevole cosa è a chi può comandare, di farsi schiavo 
e soggetto de’ suoi vili e disonesti appetiti: ma siate sempre a 
mente che il piacer tosto passa e il pentimento a passo lento ne 
aggiunge. Guardati, come da cosa vile e crudele, di rinfacciare 
ad alcuno le sue disgrazie e miserie.46

Tra i tanti fenomeni evidenziati, andrà segnalata, in par-
ticolare, la notevole elaborazione retorica della terna cen-
trale, «un bene che mai si perde, un utile ch’è senza fine, e 
una gloria che vive sempre in eterno», caratterizzata dalla 
giustapposizione di riformulazioni di uno stesso concetto 
improntate alla variatio e organizzate in un crescendo di im-
portanza e solennità, dal terreno all’ultraterreno47. Questa 

46. Matraini, 2018, pp. 149-150, corsivo mio.
47. In questo, così come in passi analoghi della lettera, sembra emergere la 

consapevolezza, seppure mediata dal latino, dello stile dell’auctoritas, in cui la 
costruzione armonica e sonora del periodo, contraddistinto al livello lessicale 
da una forte ricerca sinonimica, ha, come ha evidenziato Marzi (M. Marzi, Intro-
duzione a Isocrate, Opere, a cura di M. Marzi, Utet, Torino 1991, pp. 21-22), il fine 
precipuo di ottenere un decoro solenne.



Persuadere alla virtù� 115

scrittura altamente sorvegliata non trascura neppure il pia-
no strutturale, come ci è confermato dalla conclusione della 
lettera, che, al pari di molte epistole matrainiane, presenta 
una struttura ad anello:

Matraini, Lettera al figlio (1597)
[incipit]
pertanto egli m’è parso, carissimo figliuolo, di darti e di la-
sciarti in vita e doppo morte un salutevole e breve compendio 
de i più degni ricordi […] acciò possi da quello, come da era-
rio, a tua posta cavare tutto quell’utile e vera gloria immortale 
che più ti parrà, vivendo e doppo morte d’essere ornato.
[explicit]
E certo è cosa degna e d’animo generoso operar cose eccelse 
e di mirabile essempio, con ciò sia che la vera sapienza non 
è quella che se ne va volando con l’ale delle parole, ma quella 
che si fa conoscere con l’opere delle virtù, come hanno già 
fatto tanti illustri e valorosi uomini da’ quali essempi doverai 
le megliori azioni imitare, se desideri virtù e gloria in vita e 
dopo morte acquistare.48 

La ricerca della gloria in vita e in morte apre e sigilla il 
testo, quasi a rappresentare un testamento morale e lettera-
rio per Federigo e per la scrivente.

Un ultimo aspetto da evidenziare, non direttamente 
connesso a quelli fino ad ora affrontati, ma utile a testimo-
niare l’alto tasso di rielaborazione letteraria dei testi (an-
che epistolari) pubblicati nei canzonieri matrainiani, è il 
lavoro variantistico che si ravvisa nel passaggio dalla prima 

48. Matraini, 2018, pp. 10, 153, corsivo mio.



116� Cristina Acucella

alla seconda versione della lettera a Federigo, nel giro di due 
anni. A dimostrare che il lavoro dell’autrice sulla propria 
prosa fu continuo, consapevole, e a tratti perfino ossessivo, 
è, per esempio, la cancellazione sistematica dei riferimenti 
alla fortuna, che ancora erano presenti nel volgarizzamento 
isocrateo e nella versione della lettera del 1595. Nell’ultima 
versione, il concetto, senz’altro problematico in piena Con-
troriforma, viene cassato nelle sue occorrenze esplicite e 
sostituito da riferimenti più generici («avversa fortuna» di-
venta per esempio «avversità») o da più ortodosse e compli-
cate perifrasi, come «il volger di tempo o variar de’ cieli»49.

Questa breve rassegna ha inteso offrire un’idea comples-
siva del lavoro dell’autrice, la quale, come si è visto, muo-
vendosi con padronanza tra il genere oratorio e quello epi-
stolare, non si confinò in una posizione ancillare rispetto al 
modello isocrateo. L’aspirazione che la giovane Chiara confi-
dava all’ami de plume Cesare Coccapani, ovvero quella a scri-
vere in prosa – come, e meglio, dei cattivi scrittori – e non 
soltanto a comporre versi, come era consentito alle donne, 
restò immutata nel tempo, tanto da emergere ancora negli 
ultimi interventi variantistici sulla lettera al figlio redatti 
quando l’autrice era ormai ottantaduenne. L’approccio non 
servile al testo isocrateo e il lavoro di cesello sulla prosa, 
sia nella traduzione sia, in misura maggiore, nella lettera, 
costituiscono una specola particolare da cui è possibile com-
prendere che per tutta la sua vita Matraini fu alla ricerca di 
uno spazio letterario non limitato, come ancora rimarcava 

49. Matraini, 2018, p. 148, di cui si veda la nota di commento, nonché, per 
una panoramica generale, l’apparato delle varianti pubblicato in calce alla stessa 
epistola (ivi, pp. 154-155) e l’introduzione, ivi, p. 43.



Persuadere alla virtù� 117

la lettera prefatoria dello stampatore Torrentino, all’ambito 
«donnesco»50. L’analisi delle strategie retoriche qui condotta 
consente infatti di concludere che l’autrice gareggiò con i 
contemporanei e si pose a fianco di Isocrate come intellet-
tuale capace di educare gli uomini e, parallelamente, come 
scrittrice completa, riconoscibile da una prosa non subal-
terna – e forse anche superiore – a quella degli scrittori.

50. Rivolgendosi all’autrice, lo stampatore scriveva che aveva ricevuto dal 
Domenichi la sua «bellissima et moralissima Orazione d’Isocrate» e che quindi 
aveva deciso di pubblicarla «per far conoscere agli animi generosi e amatori di 
virtù quanto virtuosamente può operare lo spirito donnesco, quando sia ben 
cultivato», Matraini, 2017, p. 71.





«Comporrai una qualche operetta  
e a qual raro giovine la manderai»
Commistione di modelli e persuasione 
amorosa in “Urania” di Giulia Bigolina

di Giada Tonetto

1. Questioni di metodo: la costruzione narrativa di 
Giulia Bigolina

Giulia Bigolina (Padova, 1518-1569) è nota alla critica per es-
sere stata la prima autrice di novellistica di mano femminile 
in età rinascimentale1. Della sua opera sono sopravvissuti 
Urania, definito da Valeria Finucci «romanzo psicologico di 
309 pagine manoscritte, più una lunga introduzione dedi-
catoria di 41 pagine»2, e la Novella di Giulia Camposampiero 
e Tesibaldo Vitaliani, un testo classificabile come novella nel 
suo senso più tradizionale3. Conosciamo inoltre il titolo di 

1. Cfr. V. Finucci, Introduzione. Giulia Bigolina e il romanzo in prosa del Rinasci-
mento, in G. Bigolina, Urania, a cura di V. Finucci, Bulzoni, Roma 2002, pp. 13-68; 
C. Nissen, Introduction, in G. Bigolina, Urania. The Story of a Young Woman’s Love, 
traduzione e cura di C. Nissen, Arizona Center for Medieval and Renaissance 
Studies, Tempe (Arizona) 2004, pp. 1-55. Da ora in poi si rimanderà all’edizione 
Finucci con Bigolina, 2002; all’edizione Nissen con Bigolina, 2004.

2. Finucci, Introduzione, in Bigolina 2002, p. 44.
3. Cfr. Ivi, pp. 29-32 e Nissen, Introduction, in Bigolina, 2004, pp. 42-50.



120� Giada Tonetto

una terza composizione, la Fabula de Pamphilo, grazie alla 
catalogazione secentesca di Giacomo Filippo Tomasini, che 
registra il manoscritto della novella nella propria biblioteca 
personale4; la Fabula, tuttavia, risulta ad oggi perduta. Uno 
dei nodi critici attorno alla produzione di Bigolina riguarda 
lo statuto di genere di Urania: il testo è stato variamente 
definito romanzo, novella e novella-romanzo, secondo l’in-
terpretazione di Mario Baratto legata alle novelle «avventu-
rose» del Decameron boccacciano5. In questa sede, la discus-
sione vuole essere adottata come punto di vista dubitativo, e 
dunque produttivo, che mette in luce le molteplici influenze 
e tradizioni impiegate da Bigolina nelle proprie costruzioni 
novellistiche, non solo a fini narrativi, ma anche etico-mo-
rali e ideologici. 

Da una lettura non solo di Urania, ma anche della No-
vella, emerge evidente come l’autrice metta in dialogo dif-
ferenti tradizioni narrative, da cui estrapola moduli nar-
rativi topici – in particolare, quelli che ruotano attorno al 
travestimento: inganno per travestimento a fini seduttivi e 
viaggio femminile dietro travestimento maschile –  che ri-
funzionalizza all’interno della propria composizione affin-

4. «Iuliae Bigolinae clarae memoriae Fabula de Pamphilo etrusco idiomate 
Principi Salernitano inscripta. Ch. 4», G.F. Tomasini, Bibliotheca Patavina ma-
nuscripta publica et privata, Nicholai Schiratti, Udine 1639, p. 128; cfr. Finucci, 
Introduzione, cit., p. 26.

5. Cfr. M. Baratto, Realtà e stile nel «Decameron», Neri Pozza, Vicenza 1974, 
pp. 129-154. Preciso che sia Finucci, cfr. la citazione in apertura, sia Nissen defi-
niscono Urania «romanzo». Cfr. C. Nissen, La novella-romanzo e il romanzo-novella 
nelle opere di Giulia Bigolina, in «Levia Gravia», 15-16, 2013-2014, pp. 465-475, a p. 
475: «Bigolina ci lascia solo due opere, un romanzo d’amore con molte caratteri-
stiche della novella [Urania, n.d.r.], e una novella-romanzo d’amore che presume 
di raccontare i fatti più affidabili della cronaca [Novella di Giulia da Camposam-
piero e Tesibaldo Vitaliani, n.d.r.]».



«Comporrai una qualche operetta e a qual raro giovine la manderai»� 121

ché afferiscano a un sostrato etico-morale di rispettabilità, 
onore e amore normato. Si presenta qui un singolo esempio 
legato al topos dell’inganno per travestimento, proveniente 
dalla Novella di Giulia da Camposampiero e Tesibaldo Vitaliani: 
alla corte dell’imperatore Sigismondo si trovano sia Tesibal-
do, come ambasciatore, sia il suo antagonista Lucio Orsino. 
Mosso da invidia e gelosia, Orsino corrompe un servitore 
perché gli procuri i vestiti solitamente indossati da Tesi-
baldo in occasioni pubbliche, e così travestito si reca nella 
camera della principessa imperiale Odolarica, innamorata, 
non ricambiata, di Tesibaldo, e col favore dell’oscurità e degli 
abiti fasulli riesce a giacere con lei. Verrà infine visto da un 
altro servitore, che lo denuncerà credendolo, appunto, Te-
sibaldo; l’avvenimento sarà l’innesco di una serie di vicende 
marcatamente tragico-patetiche, culminanti nella condan-
na a morte per rogo sia di Tesibaldo che della principessa. La 
lettura della sezione narrativa restituisce in modo evidente 
le influenze boccacciane che Bigolina raccoglie, amplifica e 
in parte muta di segno: il modulo della donna ingannata a 
scopo di soddisfazione sessuale, si pensi alla novella di Ca-
tella e Ricciardo Minutolo6, perde qui qualsiasi connotazio-
ne positiva o comica, portando invece a conseguenze nefaste 
e al finale ritiro in convento di Odolarica. Completamente 
assente è anche una qualunque menzione dell’astuzia e del-
la capacità intellettuale di Orsino: se il travestimento, nella 

6. Dec. III, 6. Si ricorda la rubrica (III, 6, 1): «Ricciardo Minutolo ama la 
moglie di Filippello Sighinolfi; la quale sentendo gelosa, col mostrare Filippello 
il dì seguente con la moglie di lui dovere essere a un bagno, fa che ella vi va, e 
credendosi col marito essere stata si truova che con Ricciardo si è dimorata». 
L’edizione di riferimento è G. Boccaccio, Decameron, a cura di V. Branca, in Id., 
Tutte le opere, a cura di V. Branca, vol. IV, Mondadori, Milano 1976.



122� Giada Tonetto

novella boccacciana, è sovente un dispositivo narrativo che 
vuole metaforicamente minare la fissità dell’ordine sociale 
costituito e celebrare la capacità di interpretare corretta-
mente la realtà attraverso l’intelligenza razionale e emotiva, 
in questo caso esso è motivato solamente dalla psicologia 
malvagia e vendicativa di Orsino, e permesso dall’ingenuità 
di Odolarica, che mai mette in dubbio la genuinità delle 
visite del finto Tesibaldo. 

In questo contributo, ci si propone di applicare questo 
schema interpretativo non agli sviluppi narrativi, animati 
da ragioni in primis testuali, ma ad alcuni inserti extra-no-
vellistici inclusi in Urania, nei quali l’autrice sembra rifun-
zionalizzare la trattatistica d’amore contemporanea secondo 
un personale schema morale e valoriale.

1.1. Questioni di metodo: sulla tradizione del dialogo d’a-
more

Nel corso del Cinquecento, i grandi strumenti di teoriz-
zazione del sentimento amoroso si riconducono spesso al 
genere dialogico. La critica ha prodotto numerose classifi-
cazioni, che tuttavia possono essere ridotte al canone tripar-
tito rappresentato dagli Asolani di Pietro Bembo, dai Dialo-
ghi d’amore di Leone Ebreo, e dal III e IV libro del Libro del 
Cortegiano di Baldassarre Castiglione, che in diversa misura 
producono una trattazione basata sulle teorie neoplatoni-
che diffuse a partire dal commento ficiniano al Simposio di 
Platone7, e alle successive evoluzioni, a partire dal Dialogo 

7. Sugli aspetti filosofici dell’interpretazione del Simposio da parte di Mar-
silio Ficino, cfr. M. Corradi, Alle origini della lettura neoplatonica del «Convito»: 



«Comporrai una qualche operetta e a qual raro giovine la manderai»� 123

d’amore di Sperone Speroni, votate alla rappresentazione di 
dispute maggiormente mimetiche e meno debitrici del mo-
dello ciceroniano8. 

Gli Asolani, come è noto, sono caratterizzati dall’ambien-
tazione narrativa del dialogo filosofico, significativamente 
estesa rispetto al dialogo di marca classicheggiante, e diret-
to risultato della commistione fra il modello ciceroniano e 
le influenze boccacciane che permeano l’opera9. Allo stesso 
modo, il Cortegiano mette in scena un dinamismo retorico 
che rende il dialogo luogo della piacevole conversazione a 
fini tuttavia didascalici, un processo dilettevole attraverso 
il quale gli astanti pervengono ad una determinata verità 
ideologica. Differiscono in parte i Dialoghi di Leone Ebreo, 
poiché il processo retorico che rappresentano è sì un’ascen-
sione graduale al sentimento amoroso virtuoso, come ben 

Marsilio Ficino e il «De Amore», in «Rivista di Filosofia Neo-Scolastica», 69 (3), 
1977, pp. 406-422, e il più recente L. Catana, Readings of Platonic Virtue Theories 
from the Middle Ages to the Renaissance: The Case of Marsilio Ficino’s «De Amore», in 
«British Journal for the History of Philosophy», 22 (4), 2014, pp. 680-703.

8. Cfr. E. Bilancia, Il dialogo in volgare. Forme dell’argomentazione retorica nel 
XVI secolo, BIT&S, Milano 2024, in particolare i capp. 2 (Il doppio e il molteplice: 
forme del dialogo in volgare nella prima metà del XVI secolo) e 3 (Conflitti di verità: 
oralità, scrittura, stampa negli anni ’40-’60 del Cinquecento), a pp. 43-82. Riguardo 
alla trattatistica d’amore, cfr. i classici J.C. Nelson, Renaissance Theory of Love, 
Columbia University Press, New York 1958, e M. Pozzi, Introduzione, in Trattati 
d’amore del Cinquecento, ristampa a cura di M. Pozzi, Laterza, Roma-Bari 1975, pp. 
V-XL; quest’ultimo è stato ripubblicato in forma ampliata nel 1989, come Aspetti 
della trattatistica amorosa in Id., Lingua, cultura, società. Saggi sulla letteratura italia-
na del Cinquecento, Edizioni dell’Orso, Alessandria 1989, pp. 57-100.

9. Cfr. C. Berra, La scrittura degli «Asolani» di Pietro Bembo, La Nuova Italia, 
Firenze 1996, pp. 45-47; R. Leushuis, Speaking of Love. The Love Dialogue in Italian 
and French Renaissance Literature, Brill, Leiden-Boston 2017, p. 72; sui modi argo-
mentativo-dialogici degli Asolani, si veda anche F. Tateo, La disputa dell’amore: 
retorica e poetica del contrario, in Il dialogo filosofico nel ’500 europeo, Atti del conve-
gno internazionale di studi (Milano, 28-30 maggio 1987), a cura di D. Bigalli, G. 
Canziani, FrancoAngeli, Milano 1990, pp. 210-217.



124� Giada Tonetto

simboleggiava già la partizione dialogica degli Asolani, ma è 
anche un rispecchiamento della praxis sentimentale fra Filo-
ne e Sofia10. I protagonisti dei Dialoghi, difatti, sebbene subi-
scano un’evidente caratterizzazione simbolica a partire dai 
loro nomi, vivono un dinamismo dialettico che riproduce 
nella performance orale la vera e propria pratica sentimentale 
di quanto vanno discorrendo. Nel saggio Speaking of Love, 
Reinier Leushuis, a proposito del Dialogo d’amore di Speroni 
e delle interazioni fra Bernardo Tasso e Tullia d’Aragona, 
sostiene che «dialogue is not a cognitive tool to reach truths 
or understanding: their speaking is not about love, but of 
love, i.e. the practice of their amorous dialogical speaking is 
a reflection and performance of the experience of a couple 
of lovers»11. In Leone Ebreo questa funzione ermeneutica è 
percepibile al suo stadio embrionale, ed è forse il risulta-
to obbligato di un’operazione come quella dei Dialoghi, che 
vuole ibridare e compendiare ambiti di conoscenza amorosa 
fra loro ben distinti, quali quello platonico, aristotelico, e 
cabbalistico12. Da questi presupposti muovono i testi dialo-
gici prodotti attorno alla metà del secolo. A partire dalla 
scuola speroniana, che, va ricordato, è debitrice dell’am-
biente accademico a cui l’autore apparteneva, e dunque ad 

10. Cfr. Bilancia, Il dialogo in volgare, cit., pp. 57-58; in Leushuis, Speaking of 
love, cit., pp. 53-107, Filone e Sofia vengono invece ridotti a «allegorical agents 
of a larger mimetics of desire and knowledge» (p. 80), in comparazione alle di-
scussioni di Tullia d’Aragona e Bernardo Tasso nel Dialogo d’amore di Speroni, 
strettamente legate all’esperienza erotico-sentimentale individuale.

11. Leushuis, Speaking of love, cit., p. 70 (il corsivo è nel testo).
12. Cfr. A. Guidi, Chokhmà e filosofia: i «Dialoghi d’amore» di Yehudà Abravanel 

nella cultura del Rinascimento, in «La Rassegna Mensile di Israel», 73 (3), 2007, pp. 
1-27; per una discussione dell’ibridismo sopramenzionato, cfr. A. Maggi, Il «Libro 
de natura de amore» di Mario Equicola e l’ibridismo rinascimentale, in «Bruniana & 
Campanelliana», 23 (2), 2017, pp. 473-482.



«Comporrai una qualche operetta e a qual raro giovine la manderai»� 125

un naturale gusto per la dissertazione e discussione come di-
spositivo produttivo di conoscenza, la dialogistica amorosa 
dopo gli anni Quaranta del Cinquecento seguirà il modello 
del dialogo quale spazio testuale della discussione mimetica, 
ibridata e portatrice di istanze potenzialmente divergenti. 
Compiuta questa premessa, sarà opportuno entrare nel te-
sto di Urania.

2. “Urania”: struttura e inserti extra-novellistici

Urania è una narrazione in prosa databile alla fine degli anni 
Cinquanta del Cinquecento13, conservata dal ms. Trivulziano 
88 e da un suo descriptus risalente alla fine del XVIII secolo, 
oggi il ms. Patetta 358 della Biblioteca Apostolica Vaticana14. 
Essa ha come trama principale la peregrinazione amorosa 
della protagonista, il cui nome dà il titolo all’opera. Urania, 
abbandonata dall’innamorato, Fabio, sceglie di tentare di su-
perare il proprio dolore allontanandosi da Salerno, città di 
origine e sviluppo delle vicende, per intraprendere un viag-
gio dal fine esplicitamente catartico, travestendosi con pan-
ni maschili. Il viaggio della donna camuffata rappresenta il 
nucleo degli sviluppi extra-salernitani del racconto; a essi 
si affiancano gli intrecci attorno ai personaggi rimasti nel-
la città di partenza. Il testo è ricco di influenze provenienti 
da molteplici tradizioni letterarie: la produzione boccaccia-
na, quella cavalleresca a partire dal romanzo antico-francese 
giungendo sino al Furioso ariostesco, il romanzo greco per il 

13. Finucci, Introduction, in Bigolina, 2002, pp. 49-50. 
14. Ivi, pp. 27-28.



126� Giada Tonetto

modello della fanciulla perseguitata15. Tuttavia, un punto d’os-
servazione privilegiato per analizzare le strategie retoriche di 
Bigolina proviene dagli inserti extra-novellistici – due lette-
re e due episodi dialogico-trattatistici – che l’autrice impiega 
per scandire la prima sezione di Urania. Essi instaurano un 
dialogo fra realtà autoriale e finzione narrativa di notevole in-
teresse sin dal principio dell’opera; per prima cosa, andranno 
quindi analizzati i brani epistolografici, entrambi svolgenti 
funzione incipitaria. Si tratta della prefazione sotto forma di 
lettera dedicatoria a Bartolomeo Salvatico, avvocato, docente 
di diritto allo Studio padovano, membro dell’Accademia de-
gli Elevati prima e dei Ricovrati poi16, e della lettera d’addio 
che Urania dirige a Fabio prima di lasciare Salerno e dare av-
vio alle proprie avventure.

2.1. La lettera dedicatoria a Bartolomeo Salvatico

Nella dedicatoria Bigolina si rivolge a Salvatico esprimen-
do la propria devozione; dichiara di aver meditato a lungo 
su quale potesse essere il dono migliore da inviare all’uomo, 
un regalo che fungesse da memento di lei e del suo amore, 
risolvendosi infine per un proprio ritratto. A questo punto, 
Bigolina racconta di essere stata sorpresa dalla visio di un 
«Pigmeo», che le sarebbe apparso per redarguirla rispetto 
alla vanità e alla sciocchezza delle sue intenzioni. Si riporta 
il primo brano della conversazione in cui il Pigmeo costrui-
sce un affondo teorico-filosofico rispetto al suo rimprovero:

15. Cfr. il par. 4, La stesura di Urania, in ivi, pp. 44-54.
16. Ivi, pp. 47-48.



«Comporrai una qualche operetta e a qual raro giovine la manderai»� 127

E così voglio dir della immagine tua, la quale per sé sola non 
sarebbe buon mezzo per lo quale si potesse cagionar quello 
effetto che tu desideri che in quel virtuosissimo giovine si 
cagioni, che essendo la immagine cosa materiale, non potrà 
da sé sola, sanz’altro aiuto in cosa la qual fosse a sua natura 
contraria, operare, come sarebbe ch’ella da sé avesse valore di 
poter l’animo a passione alcuna movere e alterare. Imperciò 
che essendo, come più volte ho detto, la immagine cosa ma-
teriale e l’animo, over l’intelletto nel quale ella ha da operare, 
essendo essenza dello spirito, l’uno nell’altro non operarebbo-
no mai se un altro mezzo, il quale dell’una e dell’altra natura 
partecipasse, non vi si interponesse.17

Bigolina, per voce del personaggio immaginario, deter-
mina il primo assunto della sua teoria amorosa, basata evi-
dentemente sul neoplatonico “amore per gradi”, secondo il 
quale l’immagine sola non può essere oggetto e motivazione 
di sentimenti amorosi, giacché appartiene a una sfera esi-
stenziale completamente estranea a quella dell’intelletto. 
L’unico mezzo per instaurare una connessione, un canale 
comunicativo fra la cosa materiale e l’essenza spirituale, è 
legato allo strumento sensoriale con cui la materialità viene 
esperita: il Pigmeo postula la superiorità dell’udito, le cui 
sensazioni giungono direttamente all’intelletto dell’ascolta-
tore, rispetto alla vista. Procede allora nel suo discorso rivol-
gendosi alla donna: 

Dimmi adunque con qual cosa ami, e con quale osservi tu co-
testo giovine così valoroso?

17. Bigolina, 2002, p. 77.



128� Giada Tonetto

Oh, – gli risposi – io l’amo col cuore e con l’intelletto l’osservo.
Sta bene – diss’egli. – Se adunque col cuore tu l’ami e l’osservi 
con lo intelletto, mandagli una immagine del cuore e lo tuo 
proprio intelletto gli puoi mandare.18

La donna appare allora visibilmente confusa, e mette in 
questione il suggerimento del Pigmeo. La conclusione della 
conversazione, e il nodo narrativo che unisce paratesto e te-
sto, viene allora pienamente svelata:

O sciocca che sei  –  mi disse egli allora  –  non sai tu che le 
composizioni, le invenzioni e infine tutto quello che ingenio-
samente si opera così sono i frutti che producono gli umani 
intelletti […]? E perciò, se dal tuo intelletto qualche invenzio-
ne traendo comporrai una qualche operetta e a qual [sic] raro 
giovine la manderai, potrai ancora tu dire allora che una im-
magine del tuo intelletto gli avrai donata, e che quello ch’era 
invisibile l’avrai fatto visibilmente apparere.19

La teoria amorosa costruita da Bigolina instaura qui una 
forte dialettica fra percezione sensibile e percezione intel-
lettuale, manipolando i tratti che erano propri della dot-
trina erotico-agapica del periodo. La canonizzazione del 
neoplatonismo ficiniano come fondamento della filosofia 
d’amore attraverso il nucleo fondamentale del De amore era 
a quest’altezza mediata dall’enorme popolarità dei sopra-
menzionati Dialoghi d’amore di Leone Ebreo, editi a Roma 
nel 1535. L’opera è citata in numerosi dialoghi amorosi di 

18. Ivi, p. 79.
19. Ivi, pp. 81-82.



«Comporrai una qualche operetta e a qual raro giovine la manderai»� 129

metà ’500: il principio del Raverta di Giuseppe Betussi, ad 
esempio, vedeva Franceschina Baffo intenta a leggere pro-
prio Leone Ebreo, prima di interrompersi per chiedere de-
lucidazioni al riguardo a Ottaviano Raverta20. In Urania, da 
parte sua, Giulia Bigolina impiega gli inserti extranovelli-
stici – lettera, “questione d’amore” – come luoghi deputati 
alla costruzione teorica di personali ideologie amorose, che 
tradiscono la conoscenza da parte della donna dei grandi 
trattati del suo tempo: ad essere menzionati da Finucci sono 
naturalmente i Dialoghi di Leone Ebreo, ma anche gli Asolani 
e il Libro del Cortegiano21. Non si tratta di un dato sorpren-
dente, tenendo in considerazione la reputazione di Bigolina 
quale nobildonna colta già presso la società contemporanea: 
su questo dato si tornerà più oltre. Ciò che è però di grande 
interesse è notare come il sistema di nozioni legate al sen-
timento amoroso, alla sua conformazione, alla sua nascita e 
fine, venga metabolizzato e integrato da Bigolina all’inter-
no della sua narrazione, e in certa misura riadattato ad un 
sistema valoriale personale che si fa autore di una retorica 
amorosa sostanzialmente opposta a quanto suggerivano i 
modelli contemporanei.

Nella lettera dedicatoria a Bartolomeo Salvatico, Bigoli-
na non si limita ad instaurare un paragone22 fra arte figura-

20. G. Betussi, Il Raverta. Dialogo di messer Giuseppe Betussi nel quale si ragiona 
d’Amore e degli effetti suoi, in Trattati d’amore del Cinquecento, ristampa a cura di M. 
Pozzi, Laterza, Bari 1975, pp. 1-150, a pp. 3-4.

21. Finucci, in particolare, limita la discussione di queste influenze alle se-
zioni che la studiosa considera trattatistiche: «Bigolina sperimenta due forme di 
narrazione spesso usate da scrittori di novelle del periodo: il trattato d’amore e 
quello sull’eccellenza delle donne», Finucci, Introduction, in Bigolina, 2002, p. 55.

22. Cfr. C. Nissen, Kissing the Wild Woman. Art, Beauty, and the Reformation 
of the Italian Prose Romance in Giulia Bigolina’s «Urania», University of Toronto 
Press, Toronto-Buffalo-London 2011, pp. 109-124, che concentra la propria anali-



130� Giada Tonetto

tiva e rappresentazione del reale: se nel neoplatonismo fi-
ciniano la contemplazione della bellezza fisica è strumento 
di ascesi all’amore divino – a patto che il desiderio non sia 
diretto alla materialità del corpo – Bigolina rivendica la pri-
mazia dell’intelletto, i cui frutti, la composizione letteraria, 
risultano essere dunque il memento più opportuno per il suo 
innamorato. I testi cardine della dottrina d’amore propria 
del canone contemporaneo a Bigolina ben comunicavano 
invece la gradualità del processo di innamoramento, con ap-
plicazioni esemplari della dottrina neoplatonico-ficiniana: 
così nel III libro degli Asolani Lavinello sosteneva che «sì 
come è bello quel corpo, le cui membra tengono propor-
zione tra loro, così è bello quello animo, le cui virtù fanno 
tra sé armonia […]. È adunque il buono amore disiderio di 
bellezza tale, quale tu vedi, e d’animo parimente e di corpo, 
e allei, sì come a suo vero obbietto, batte e stende le sue 
ali per andare»23; e il suo ragionamento veniva poi precisato 
dall’eremita, poiché «non è il buono amore disio solamente 
di bellezza, come tu stimi, ma è della vera bellezza disio»24; 
Pietro Bembo stesso, nelle vesti di personaggio del Libro del 
Cortegiano, aveva assunto il ruolo di princeps sermonis del li-
bro IV ricordando che «amor non è altro che un certo desi-
derio di fruir la bellezza; e perché il desiderio non appetisce 
se non le cose conosciute, bisogna sempre che la cognizion 

si attorno al tema della competizione fra arte letteraria e arte figurativa, consi-
derando Urania un contributo alla storia di tale dibattito in età rinascimentale.

23. Asolani, III, vi. L’edizione di riferimento è P. Bembo, Gli Asolani, edizione 
critica a cura di G. Dilemmi, Accademia della Crusca, Firenze 1991.

24. Asolani, III, xvii. Nella redazione del 1530 il discorso dell’eremita sarà 
ampliato (Asolani, III, xiii-xiv) con un’integrazione di indirizzo aristotelico-to-
mistico sulla distinzione fra amore e desiderio. Cfr. Berra, La scrittura degli «Aso-
lani», cit., pp. 246-247.



«Comporrai una qualche operetta e a qual raro giovine la manderai»� 131

preceda il desiderio; il quale per sua natura vuole il bene, ma 
da sé è cieco e non lo conosce»25.

2.2. L’addio di Urania a Fabio. Una nuova eroide

Entrando nella dimensione narrativo-diegetica, la lettera 
d’addio di Urania a Fabio conchiude un atteggiamento fi-
losofico-etico di simile costruzione. La missiva viene com-
posta dalla protagonista femminile con l’esplicito intento 
di comunicare compiutamente all’amante le proprie moti-
vazioni nel lasciare la città di Salerno. Urania, attraverso la 
penna di Bigolina, costruisce un’epistola dal raffinato proce-
dere argomentativo, con il fine di biasimare la cattiva scelta 
d’amore di Fabio e rivendicare la propria personale virtù. 
Sarà utile ricordare per prima cosa la presentazione di Ura-
nia nel primo paragrafo della novella:

Si trovava in quella città una giovane d’assai nobil famiglia, 
per nome Urania chiamata, la quale oltre che nelle volgari let-
tere fosse assai convenevolmente dotta e che le Muse sì nelle 
prose qual nelle rime le fossero amiche, era ancora d’un cos’ 
nobile animo ornata, che più tosto che un sol vizio da quel suo 
così bel animo s’avesse veduto uscire, avrebbe eletto di morir 
mille volte. […] Era costei per cagion di cotali sue virtudi, più 
che per gran bellezza che ’n lei si ritrovasse, da molti nobili 
giovani di Salerno amata e desiderata.26

25. Cortegiano, IV, li. L’edizione di riferimento è B. Castiglione, Il Libro del 
Cortegiano, intr. di A. Quondam, note di N. Longo, Garzanti, Milano 1981.

26. Bigolina, 2002, p. 87.



132� Giada Tonetto

L’autrice non nega esplicitamente la bellezza di Urania, 
ma ne stabilisce fin da subito la non-significanza rispetto 
alle sue virtù e alla sua nobiltà d’animo. L’argomentazione 
costruita da Bigolina nella lettera di commiato rispetta lo 
stesso statuto concettuale: dopo un’introduzione tipica-
mente neoplatonica e neoaristotelica, che lega la percezione 
dell’amato con la vista e con l’udito alla capacità di formarne 
un’immagine ideale che sopperisca alla sua temporanea as-
senza, viene introdotta la gerarchizzazione fra bellezza in-
tellettuale e bellezza estetica:

Or se dunque non può lo amante, in assenza, nella corporal 
bellezza della amata sua donna mirare, se gl’interpositi mezzi 
non vi intervengono e lo intelletto della sua parte, che son 
le parole udite, le quali la bellezza dell’anima gli scuoprono, 
può molto ben sanz’altri mezzi da se stessa mirarla e intender-
la, manifesta cosa è adunque che assai più nobile la bellezza 
dell’anima sia da tenere e tanto maggior la bellezza nell’una 
che nell’altra anima s’intende essere, quanto è più atta a riem-
pir de’ sue varie bellezze gl’intelletti e le memorie di quei che 
la mirano e delle bellezze sue vari ritratti può fare.27

Il debito verso i Dialoghi di Leone Ebreo che Finucci ri-
leva28 in Urania, basato in particolare sul valore posto nella 
percezione intellettuale e razionale dell’amato, risulta di ul-
teriore interesse se ricordiamo che la conoscenza dell’autore 
da parte di Bigolina è testimoniata dalle sue parole nell’ine-

27. Ivi, p. 93. Sul ruolo della percezione sensoriale estetica nell’innamora-
mento, e la novità della teoria di Bigolina, cfr. Bigolina, 2004, p. 97, n. 17.

28. Finucci, Introduzione, in Bigolina, 2002, p. 56.



«Comporrai una qualche operetta e a qual raro giovine la manderai»� 133

dito dialogo A ragionar d’amore, attribuito a Mario Melechini 
e datato attorno al 155529. Qui Bigolina viene scelta dai due 
protagonisti maschili come l’illustre donna padovana meglio 
atta a partecipare alla loro interlocuzione, manifestando da 
subito le proprie conoscenze: 

Perché come dice Lione Hebreo, se ben tal volta si desidera, 
non si pon amare le cose anchora fino che non si possegono, 
ma è ben vero, che quando s’haverà havuta la cosa amata, che 
non più si desidererà, ma cesserà tale desiderio: perché già la 
cosa amata s’ha, et la desiderata manca; et che volete voi più 
chiaro essempio di quello quando noi desideramo sempre che 
la prole nostra si perpetui! Che sono li figliuoli: che, chi non 
gli ha non li può amare, ma bensì ne desidera; et chi gli ha, 
non più li desidera, ma solo gli ama, et così avviene d’ogn’altro 
oggetto.30

Tornando all’epistola d’addio, l’avvicinamento alla con-
clusione avviene sotto il segno di una consapevolezza matu-
ra, che riflette quanto è stato insegnato a Bigolina-personag-
gio nella lettera prefatoria. Il disvalore del ritratto risiede 
nel suo ricondursi al mero senso della vista e alla bellezza 
corporea:

Dimmi adunque, ti prego, quanti ritratti ti trovi aver teco i 
quali la bellezza mia ti rappresentano tutti? Ed ecco il loro mi-
racolo grande, che quello che dar non ti può la tua bella donna 
in eterno, né tutti i più eccellenti pittori, né ancora la gran ma-

29. Ivi, pp. 35-37; Nissen, Introduction, in Bigolina, 2004, pp. 17-19.
30. Besançon, Bibliothèque Municipale, ms. 597, f. 58v.



134� Giada Tonetto

estra Natura lo ti potrebbe dare, io già te l’ho dato, che quante 
volte miri e consideri le tante e varie sorti di rime e prose che 
da me composte tieni nelle tue mani, tanti ritratti vedrai esser 
quelli, quantunque diversi fossero, li quali ciascun da per sé, e 
tutti insieme, quanta sia in me bellezza ti manifestano.31

La bellezza di Urania risiede esplicitamente nelle sue 
rime e nelle sue prose; la «bellezza intellettuale» viene in 
sostanza snaturata del suo valore ascensionale e metafisico, 
proprio della filosofia d’amore tradizionale, e diviene invece 
incarnazione di una vera e propria “bellezza dell’intelletto”, 
posta all’interno del piano squisitamente fisico delle qualità 
da apprezzare nella donna da amare. In altre parole, Bigoli-
na rende la virtù intellettuale di Urania, e dunque per trasla-
zione quella femminile, non una delle sedi di maturazione ed 
evoluzione del sentimento amoroso, ma principale caratte-
ristica nella quale esso si dovrebbe concretamente radicare. 
È una decostruzione peculiare. Basti pensare a quanto farà 
Lucrezia Marinelli nel 1600 all’interno de Le nobiltà et eccel-
lenze delle donne, utilizzando la grazia del corpo femminile 
come mezzo per giustificare la nobiltà dell’anima muliebre: 

più chiaramente ci hanno insegnato questa cosa i leggiadris-
simi Poeti che hanno mostrato che l’anima splende fuori dal 
corpo, come fanno i raggi del Sole fuori di un purissimo vetro: 
e quanto è più bella la donna, tanto affermano, che l’anima di 
lei rendi in quel tal corpo gratia, e leggiadria.32

31. Bigolina, 2002, p. 94.
32. L. Marinelli, Le nobiltà, et eccellenze delle donne: et I diffetti, e mancamenti 

de gli huomini. Discorso di Lucrezia Marinella. In due parti diviso, appresso Giovan 
Battista Ciotti Senese, in Venetia 1600, c. 6v. Cfr. A. Cagnolati, «Affinché tutti 



«Comporrai una qualche operetta e a qual raro giovine la manderai»� 135

Se Marinelli giocava fra opposizioni e contrasti, ribaltan-
do polemicamente gli argomenti della vituperatio femminile, 
Bigolina tenta la creazione di un nuovo paradigma amoroso, 
che rifiuta la bellezza del corpo e si rimette completamente 
a quella intellettuale. L’ultima sezione dell’epistola sottoli-
nea e precisa questo spostamento di fuoco:

Or se dunque chi più conosce la perfezione della cosa amata 
più ama, come mi negherai che io, più d’ogn’altra e più perfet-
tamente, non t’ami quando io son certissima che da alcun’altra 
non è, né esser potrebbe, l’ottime interne tue parti così per-
fettamente come da me conosciute giamai? E non potendosi 
perfettamente amare quello che perfettamente non è cono-
sciuto, seguita adunque che io, la quale sola perfettamente ti 
conosco, eziandio sola perfettamente ti amo, il che più volte 
a molti espressi segni innanzi che ora hai potuto conoscere.33

La conclusione presenta una commistione fra il voca-
bolario filosofico tipicamente cinquecentesco, attraverso il 
legame ragione-conoscenza-amore di marca aristotelica e 
chiaramente presentato già nei Dialoghi di Leone Ebreo34, e 
un tono assertivo di difesa del proprio valore come aman-
te che ricorda la voce di Fiammetta nell’Elegia boccaccia-

conoscano la verità la quale è che il sesso femminile sia più nobile, e eccellente di quello 
degli uomini». Strategie filosofiche in Lucrezia Marinelli, in Debating the querelle des 
femmes. Literature, theatre and education, a cura di M. Arriaga Flórez, D. Del Ma-
stro, M. Martín Clavijo, E.M. Moreno Lago, D. Krzanowski, Szczecin 2018, pp. 
209-221, a p. 215.

33. Bigolina, 2002, pp. 94-95.
34. «FILONE. Il perfetto e vero amore, che è quello ch’io ti porto, è padre 

del desiderio e figlio de la ragione; e in me la retta ragione conoscitiva l’ha pro-
dotto». Y Abrabanel detto Leone Ebreo, Dialoghi d’amore, a cura di D. Giovan-
nozzi, intr. di E. Canone, Laterza, Roma-Bari 2008, p. 50.



136� Giada Tonetto

na35. Il legame con quest’ultimo testo, al di là dell’evidente 
debito insito nell’intreccio stesso di Urania, è incoraggiato 
da alcune marche lessicali evidenti nella sezione narrativa 
immediatamente successiva: si tratta del momento di tran-
sizione fra la lettera e la prima “questione d’amore”, di cui si 
discuterà nel prossimo paragrafo. Urania, cominciata la sua 
peregrinazione, prorompe in un lamento dai toni fortemen-
te elegiaci:

Deh, Fabio mio, come esser può che ’n così corto spazio di 
tempo il tuo cuore cotanto grande mutazione abbia fatto? 
Che s’io voglio ad alcuna subita cosa rassomigliarla, così su-
bita è ella stata che a null’altra cosa, eccetto al baleno, rasso-
migliar non la posso, che così come il baleno co’l suo tanto 
splendore in un punto gli occhi ci abbaglia e in quello istes-
so punto, da noi dipartendosi, come ciechi ci lascia, così tu 
medesimamente in me meschina hai operato, che avendo lo 
splendor dell’eccellentissime tue virtudi e il valor della tua 
grazia lo mio cuore abbagliato, a pena d’esserti in grazia m’ac-
corsi, che da quella esser abbandonata m’avvidi. […] E dove 
pensi tu ritrovar donna più mai che, come io l’avrei fatto, così 
volentieri lo facesse, overamente che quanto io sono fosse atta 
con mille modi le eccellenti tue virtudi in carte lodare?36

Si notino il «Deh» iniziale, l’autodefinizione di «meschi-
na», e il perno retorico della topica dell’abbandono; inol-

35. «Se tu avessi amato, come io credeva, tu saresti ancora mio, e di cui 
potresti tu mai essere, che più t’amasse di me?», G. Boccaccio, Elegia di Madonna 
Fiammetta, a cura di C. Delcorno, in Id., Tutte le opere, a cura di V. Branca, vol. V, 
to. II, Mondadori, Milano 1994, VI, iv, 12, p. 133.

36. Bigolina, Urania, cit., p. 100.



«Comporrai una qualche operetta e a qual raro giovine la manderai»� 137

tre, Valeria Finucci nota lo status di poeta che Bigolina si 
attribuisce, sostenendo che «se non fosse questa un’imita-
zione precisa di topoi della poesia petrarchesca proiettati al 
femminile, si direbbe che Urania sia la personificazione del 
narcisismo più sfrenato»37. È pur vero, per tornare un’ulti-
ma volta all’epistola d’addio, che là dove l’Elegia di Madonna 
Fiammetta si organizza in strutture discorsive che oscillano, 
com’è naturale per il suo statuto di genere, fra l’allocuzione 
lamentatoria, che vede le donne formalmente destinatarie 
del libello come complici e compagne nel dolore, e il reso-
conto a volte dialogico-narrativo, che le rende invece depo-
sitarie di notizie e dati reali38, la lettera di Urania mostra un 
evidente andamento suasorio in cui si potrebbe identificare 
la diretta influenza delle Heroides ovidiane, senza ricorso alla 
mediazione boccacciana39. Sebbene siano riconoscibili nu-
merosi topoi già costanti nell’opera di Ovidio, colpisce par-
ticolarmente la vicinanza tematica con il carmen 15, Sappho 
Phaoni, rivestito di uno specifico significato metaletterario 
e in posizione centrale all’interno dell’opera. Si ricordi l’in-
cipit, «Ecquid, ut adspectast studiosae littera dextrae, / Pro-
tinus est oculis cognita nostra tuis?»40, in cui la voce della 
poeta presenta sé stessa come “colta mano” nell’atto di com-
posizione epistolare; ma soprattutto i versi 31-32, «Si mihi 
difficilis formam natura negavit / Ingenio formae damna re-
pendo meae», e 41-44, «At mea cum legeres, etiam formosa 

37. Ibidem, nota 13.
38. Cfr. C. Segre, Strutture e registri nella «Fiammetta», in Id., Le strutture e il 

tempo, Einaudi, Torino 1974, pp. 87-115, vd. in partic. pp. 109-110.
39. Cfr. S. Carrai, Boccaccio, i volgarizzamenti e l’invenzione dell’elegia volgare, 

in Gli antichi e i moderni: studi in onore di Roberto Cardini, a cura di L. Bertolini, D. 
Coppini, Polistampa, Firenze 2010, pp. 293-309. 

40. Ovidio, Ep. XV, 1-2.



138� Giada Tonetto

videbar: / Unam iurabas usque decere loqui; / Cantabam, 
memini (meminerunt omnia amantes): / Oscula cantanti tu 
mihi rapta dabas». La dicotomia fra bellezza e intelletto, in 
stretto legame con la capacità di composizione poetica e la 
riconosciuta fama che ne deriva, e il tono assertivo che la 
voce di Saffo assume, non possono non generare quantome-
no la suggestione di una diretta influenza sulla costruzio-
ne retorica messa in atto da Giulia Bigolina-Urania nel suo 
proprio lamento amoroso.

2.3. Una questione d’amore, fra intrecci di tradizione

Nel panorama dei modi narrativi impiegati da Giulia Bigo-
lina, la prima delle “questioni d’amore” incontrate da Urania 
potrà fungere da corollario conclusivo. Dopo il suo lamento 
boschivo, provata dalla sofferenza amorosa, la protagonista 
si lascia guidare dal proprio cavallo fino ad imbattersi in un 
gruppo di donne, riunite in un locus amoenus descritto in po-
chi dettagli di notevole pregnanza: si tratta di un «piacevol 
boschetto», con una «bellissima fonte» circondata «verdi 
e diritti alberi» che la riparano dai «meridionali raggi del 
sole»41. Le donne accolgono Urania credendola un giovane 
nobiluomo, e la donna, da parte sua, reggerà il gioco presen-
tandosi con il nome di Fabio e costruendo un curioso gioco 
di inversioni e rispecchiamenti nel proprio innamorato:

Fabio è il mio nome, e da quelle parti ch’ora dissi, per cagione 
di contraria sorte amorosa, mi parto. Dove vado non lo so 
per non aver al partir mio altri che fortuna e il destino tolti 

41. Bigolina, 2002, p. 101.



«Comporrai una qualche operetta e a qual raro giovine la manderai»� 139

per guida, come alli segnali esservene già accorte potete, e la 
professione mia già tutta fu con sommo studio nelle volgari 
lettere posta e di compor rime e prose dilettandomi assai, ma 
ora in rammarichi, in singulti, in lagrime e in sospiri amorosi 
tutta tramutata si trova.42

Le giovani procedono dunque a interrogare Urania-Fa-
bio su quali siano le caratteristiche da ricercare in un futuro 
marito, trovandosi inesperte nei fatti d’amore, e incapaci di 
giungere ad un accordo discutendo fra loro. Se è possibile 
rilevare l’influenza del IV libro del Filocolo, in particolare 
per quanto riguarda le marche lessicali legate al vocabolario 
cortese, ad esempio nei richiami riscontrabili fra le battute 
iniziali dell’incontro fra Urania e le donne e della presenta-
zione di Filocolo-Florio a Caleon, la posizione di Urania-Fa-
bio quale “regina” boccacciana è mediata dal ribaltamento 
di genere che subisce attraverso il travestimento maschile. 
Bigolina produce così una commistione fra dinamiche con-
versative proprie dell’onda lunga del dialogo di argomento 
amoroso, caratterizzato dalla piacevolezza e dal principio 
del miscere utile dulci e qui rappresentato sia dal contesto 
dell’incontro che dal suo argomento, e fra il rapporto ver-
ticalizzato magister-discipula evidente nei Dialoghi di Leo-
ne Ebreo e in numerosi dialoghi cinquecenteschi in cui vi 
sia la presenza di un’interlocutrice femminile43. Una certa 

42. Ivi, p. 102.
43. Va ricordato che in Leone Ebreo l’andamento dialettico maestro-allieva 

fra Filone e Sofia è sottoposto a ribaltamenti che offrono dinamicità speculativa 
alla disputa filosofica, e che mostrano Sofia nell’atto di sollecitare socraticamen-
te Filone al perseguimento della verità: cfr. Bilancia, Il dialogo in volgare, cit., p. 
57. Per un catalogo esaustivo (ma non ancora completo) dei dialoghi rinascimen-
tali con interlocutrici femminili (tuttavia escludendo «abstractions or historical 



140� Giada Tonetto

mescidazione è presente però anche nel contenuto dell’am-
maestramento di Urania-Fabio, che elenca con minuzia le 
caratteristiche di un uomo desiderabile come compagno di 
vita. Posta di fronte al problema «di qual sorte e condizione 
debbe la donna eleggersi amante»44, la donna cita i seguen-
ti requisiti45, che si riportano schematicamente per agio del 
lettore:

1. �E dirò così che a me non pare che tanto debbiate aver cura 
alla età, nobilitade o ricchezza di quello che elegger per 
amante vi volete, quanto maggiormente dovete esser bene 
avvertite che d’ottimi costumi sia ornato e di qualche par-
ticolar virtù si diletti, ma sopra tutto dovete avere a mente 
che tale amante non sia vano, cioè ch’egli come per arte non 
tenesse il fare a molte donne il vagheggio.

2. �Ma ben vorrei che cotesto suo bell’animo a qualche lodevole 
opra avesse applicato, come sarebbe che d’armeggiare o di 
agricoltura o di caccia o di musica, overo d’altra sorte d’o-
perazione tra lodevoli gentiluomini usata, si dilettasse, pur 
che in ozio non vivesse né dietro il vizio non camminasse. 

3. �Gli è vero che a me più d’ogn’altra cosa aggradirebbe ch’egli 
assai dotto nelle greche, nelle latine ed eziandio nelle vol-
gari lettere fosse.

4. �Vorrei che avvertiste ancora, che l’amante da voi eletto fos-
se modestissimo e rispettoso, di poche parole e non de’ pro-
pri fatti vantatore, e che non molto curioso fosse, imperciò 
che, essendo per natura rispettoso e modesto, non potrà 

or mythological figures», p. 79), cfr. V. Cox, Note: Italian Dialogues Incorporating 
Female Speakers, in «Modern Language Notes», 128, 2013, pp. 79-83.

44. Bigolina, 2002, p. 104.
45. Ivi, p. 107.



«Comporrai una qualche operetta e a qual raro giovine la manderai»� 141

mancare che in ogni tempo e in ogni occasione gran rispet-
to e onor sempre non vi porti. 

Le attività lodevoli per un uomo virtuoso richiamano 
quelle elencate nel I libro del Cortegiano, e così il fatto che 
sia opportunamente dotto negli studia humanitatis46. Sor-
prendono tuttavia alcuni dettagli che Bigolina mimetizza 
all’interno del discorso di Urania-Fabio: al punto a) viene 
citata un’indesiderabile vanità, legata al «vagheggio» di mol-
teplici donne; «vane» erano le parole che la donna di palaz-
zo doveva in ogni modo evitare nel III libro del Cortegiano, 
essendo dunque istruita in modo sufficiente a discernere 
quali discorsi fossero adatti al suo interlocutore47; il punto 
d) risulta ancor più interessante, poiché le principali quali-

46. Cortegiano, I, xliv: «Il qual [scil. Il cortegiano] voglio che nelle lettere sia 
più che mediocremente erudito, almeno in questi studi che chiamano d’umani-
tà; e non solamente della lingua latina, ma ancor della greca abbia cognizione, 
per le molte e varie cose che in quella divinamente scritte sono. Sia versato nei 
poeti e non meno negli oratori ed istorici ed ancor esercitato nel scriver versi 
e prosa, massimamente in questa nostra lingua vulgare; ché, oltre al contento 
che egli stesso pigliarà, per questo mezzo non gli mancheran mai piacevoli in-
tertenimenti con donne. […] Voglio ben però che ’l nostro cortegiano fisso si 
tenga nell’animo un precetto: cioè che in questo ed in ogni altra cosa sia sempre 
avvertito e timido più presto che audace, e guardi di non persuadersi falsamente 
di saper quello che non sa».

47. Cortegiano III, vi: «E perché le parole sotto le quali non è subietto di 
qualche importanzia son vane e puerili, bisogna che la donna di palazzo, oltre 
al giudicio di conoscere la qualità di colui con cui parla, per intertenerlo gentil-
mente, abbia notizia di molte cose; e sappia parlando elegger quelle che sono a 
proposito della condizion di colui con cui parla e sia cauta in non dir talor non 
volendo parole che lo offendano. Si guardi, laudando se stessa indiscretamente, 
o vero con l’esser troppo prolissa, non gli generar fastidio. Non vada mescolando 
nei ragionamenti piacevoli e da ridere cose di gravità, né meno nei gravi facezie 
e burle. Non mostri inettamente di saper quello che non sa, ma con modestia 
cerchi d’onorarsi di quello che sa, fuggendo, come s’è detto, l’affettazione in ogni 
cosa». 



142� Giada Tonetto

tà che costituiscono il perfetto amante ruotano attorno alla 
sfera concettuale della modestia, attributo tradizionalmen-
te auspicabile nella donna; tra gli elementi difettivi sono ci-
tate sia la loquacità che la curiosità, tipici argomenti della 
vituperatio mulierum48.

3. Conclusione

La composizione delle proprie opere fu per Giulia Bigolina 
un momento di espressione intellettuale e ideologica. Se il 
sistema di corrispondenze istituito fra la lettera dedicatoria 
a Bartolomeo Salvatico e la lettera d’addio a Fabio suggeri-
sce un’intenzione autobiografica, l’autrice mette per iscritto 
il ritratto della propria educazione sentimentale, tentando 
la costruzione di un rinnovato canone della virtù femminile 
meritevole di amore. La dottrina amorosa rinascimentale, 
canonizzata e manipolata all’interno dei dialoghi e dei trat-
tati in voga al tempo, viene allora rimescolata per mettersi al 
servizio di una rifunzionalizzazione della “bellezza d’animo”, 
non più ficiniano momento dell’ascesa alla contemplazione 
della bellezza spirituale, ma concreta virtù intellettuale, op-
posta alla grazia dell’ideale corpo femminile. La riscrittura 
approda ad un’ironica canonizzazione dell’uomo modesto, 
pudico, di poche parole e di posati costumi: il tutto in un 
necessario, provocatorio e legittimante al contempo, trave-
stimento maschile. 

48. Ibidem. Sul biasimo verso la parola femminile, cfr. H. Sanson, Donne, 
precettistica e lingua nell’Italia del Cinquecento. Un contributo alla storia del pensiero 
linguistico, Accademia della Crusca, Firenze 2007, pp. 78-131.



«Scrivete la cagion del mio dolore»
Retoriche del lamento nella lirica  
di Gaspara Stampa 

di Veronica Andreani

Le Rime di Gaspara Stampa si inscrivono pienamente nel 
genere elegiaco1. Lo attesta innanzitutto la lettera Allo illu-
stre mio signore, posta a mo’ di introduzione della raccolta 
e indirizzata all’amato Collaltino di Collalto. Qui l’autrice 
sottolinea le proprie pene d’amore, insistendo sul «pelago 
delle passioni, delle lagrime e de’ tormenti» provati, si auto-
rappresenta come amante sommamente devota e addolora-
ta, definendosi «fidissima ed infelicissima» e «dimenticata 
ed abbandonata», e, pur esaltando senza riserve Collaltino, 
ne delinea un ritratto ambivalente, descrivendolo come 
«obietto nobile […] chiaro […] divino», ma anche insensibile 
alle sofferenze da lui inferte e «né anco cortese» di scrivere 
all’amata una parola di conforto in risposta alle «diverse let-

1. Cfr. P. Phillippy, Gaspara Stampa’s Rime: Replication and Retraction, in 
«Philological Quarterly», 68, 1989, pp. 1-23; Id., ‘Altera Dido’: The Model of 
Ovid’s Heroides in the Poems of Gaspara Stampa and Veronica Franco, in «Ita-
lica», 69, 1992, pp. 1-18; M.P. Mussini Sacchi, L’eredità di Fiammetta. Per una 
lettura delle “Rime” di Gaspara Stampa, in «Studi italiani», 19, 1998 pp. 35-51; 
M.C. Tarsi, Il culto del genere elegiaco, in Ead., Studi sulla poesia femminile del 
Cinquecento, I libri di Emil, Bologna 2018, pp. 107-129.



144� Veronica Andreani

tere e rime» a lui inviate2. Il rapporto tra Stampa e Collalto 
si connota costitutivamente di una disparità sociale  –  lei 
donna di origini “borghesi”, figlia di un orafo padovano, lui 
membro di una casata di antico lignaggio, in rapporto diret-
to con principi e sovrani del suo tempo – che è anche, so-
prattutto, emotiva, per cui il sentimento nutrito da Gaspara 
è profondo, costante e senza oscillazioni, mentre il contegno 
di Collaltino è per lo più ondivago, distaccato e indifferente. 
Nel loro insieme, le Rime risultano dunque conformi al «si-
stema formale e ideologico» dell’elegia erotica latina, dove il 
legame amoroso è «inquieto, tormentato, fatto di rare gioie 
e molte sofferenze»3.

Mutatis mutandis, e con quel fondamentale rovesciamen-
to di ruoli già introdotto da Ovidio per cui l’amante infelice 
non è più l’uomo ma la donna4, tale rappresentazione è in 

2. Cfr. G. Stampa, V. Franco, Rime, a cura di A. Salza, Laterza, Bari 1913, pp. 
3-4. Tutte le citazioni dei testi stampiani si intendono tratte da questa edizio-
ne. Sull’importanza della dedica per la collocazione delle Rime nell’ambito della 
scrittura elegiaca cfr. M.C. Tarsi, Valori strutturali del «povero libretto» in Ead., 
Studi sulla poesia femminile del Cinquecento, cit., pp. 67-84 e Ead., Il culto del genere 
elegiaco, cit., pp. 110-112. 

3. Cfr G. Rosati, L’elegia al femminile: le Heroides di Ovidio, in «Materiali e 
discussioni per l’analisi dei testi classici», 29, 1992, pp. 71-94, pp. 73-74. «Si può 
dire, in generale, che la poesia elegiaca concepisce l’amore (se si escludono gli 
amori celebrati dal mito, ideali e in quanto tali paradigmi irrealizzabili) come 
un rapporto socialmente “irregolare” (dal che derivano molte delle tensioni e 
inquietudini che lo attraversano) e segnato al suo interno da uno squilibrio con-
genito fra una parte “forte” (di norma la donna) e una parte “debole” (l’uomo), 
quest’ultima soggetta ai capricci e alle crudeltà di chi, proprio perché domina, sa 
di poter imporre la sua legge: in termini appunto di servitium, una condizione 
cui il poeta-amante si vede inesorabilmente condannato e di cui lamenta la du-
rezza», ivi, p. 74.

4. A questo proposito, Rosati fa notare che Ovidio compie una sorta di 
ritorno alle origini, perché nella letteratura ellenistica di norma la «protagoni-
sta-vittima della passione» era la donna (Rosati, L’elegia al femminile, cit., p. 92). 
Gli elegiaci latini (Catullo, Tibullo, Properzio) trasferiscono questo ruolo al par-



«Scrivete la cagion del mio dolore»� 145

tutto e per tutto sovrapponibile al rapporto d’amore de-
scritto nelle Rime, dove inoltre la voce parlante è finalmente 
quella di una scrittrice reale e non più quella di una donna 
fittizia ventriloquizzata da un autore uomo. Fin dai primi 
sonetti del canzoniere amoroso, Stampa descrive Collalti-
no come «gelato più ch’io non vorria» (4, 11) ed «empio in 
amore» (7, 8), insistendo poi in modo sempre più marcato 
sulla sua freddezza e crudeltà: questo corrisponde all’accusa 
elegiaca di «saevitia, […] fra le più frequenti sulla bocca di un 
innamorato infelice perché respinto dalla persona amata»5. 
Di conseguenza, le pene d’amore sono la materia principale 
del canto, e l’io lirico si spinge perfino ad invocare la morte 
quando il dolore è considerato insopportabile6. Si tratta an-
che in questo caso di un elemento caratteristico della poesia 
elegiaca, in cui «la tendenza all’autocommiserazione», oltre 
a tradire «una sorta di acquiescenza al dolore», ha anche 
«un’evidente funzione pragmatica, come strumento di pres-
sione» su chi quelle pene infligge7. Rientra in questo quadro 
anche la diffusa presenza del tema della gelosia, scarsamente 
attestato nel canzoniere petrarchesco e invece molto pro-

tner maschile (anzi, alla figura stessa del poeta-amante) e Ovidio poi sovverte 
nuovamente tale schema.

5. Cfr. ivi, p. 79. Si vedano nelle Rime le seguenti occorrenze: «S’avien ch’un 
giorno Amor a me mi renda, / e mi ritolga a questo empio signore» (9, 1-2); «– 
Trâmi – dico ad Amor talora – omai / fuor de le man di questo crudo ed empio, / 
che vive del mio danno e del mio scempio» (25, 1-3); «Rimandatemi il cor, empio 
tiranno, / ch’a sì gran torto avete ed istraziate» (142, 1-2).

6. «Almen venisse acerba morte ancora, / mentr’io dolente mi lamento e 
sdegno» (60, 12-13); «Sia morte meco almen, più che non suole, / pietosa a trarmi 
fuor di tante pene» (92, 12-13). 

7. Cfr. Rosati, L’elegia al femminile, cit., p. 75. Si veda ad esempio il seguente 
caso: «O morte dunque queste luci chiuda, / od apritele voi tornando tosto» 
(84, 12-13).



146� Veronica Andreani

duttivo nell’opera stampiana, dove si riscontrano numerose 
occorrenze del termine «gelosia» e varie situazioni emotive 
che sottendono la presenza di questo sentimento8. A ciò si 
collega anche il motivo del “rivale”, «figura costante e tipi-
ca dell’universo elegiaco»9, nel caso di Stampa femminile e 
sostanzialmente presente in tutto il canzoniere amoroso10. 
Alla denuncia delle mancanze di Collaltino, l’io lirico con-
trappone l’esaltazione della propria fides, per mezzo della 
quale è possibile conseguire un primato sul pur sommo va-
lore di lui:

[…]
il valor, che degli altri il pregio fura,
del mio signor, che vince ogni valore,

8. Cfr. i seguenti casi: «Onde, che questo mar turbate spesso, / come turba 
anco me la gelosia» (40, 1-2); «e tuttavia nel cor mi rode un verme / di fredda 
gelosia» (106, 9-10); «– Vorrei che mi dicessi un poco, Amore, / c’ho da far io con 
queste tue sorelle / Temenza e Gelosia?» (125.1-3); «Su, speranza, su, fe’, prendete 
l’armi / contra questa crudel nemica mia, / importuna e spietata gelosia» (127, 
1-3). La gelosia si configura come parte integrante dell’esperienza amorosa nar-
rata nelle Rime. Su questo tema cfr. A.R. Jones, Voi e tu, Love and Law: Gaspara 
Stampa’s Post-Petrarchan Jealousy, in Rethinking Gaspara Stampa in the Canon of 
Renaissance Poetry, a cura di U. Falkeid, A.A. Feng., Ashgate, Farnham 2015, pp. 
93-116; Tarsi, Valori strutturali, cit., vd. in partic. p. 81; Ead., Il culto del genere 
elegiaco, cit., vd. in partic. pp. 124-126; V. Andreani, «Contra questa crudel nemica 
mia»: la gelosia in Gaspara Stampa fra teoria amorosa e prassi lirica, in Gelosia e 
cultura letteraria nel Rinascimento tra Italia ed Europa, a cura di F. Tomasi, P. Zaja, 
Carocci, Roma i.c.s.

9. Cfr. Rosati, L’elegia al femminile, cit., p. 80.
10. Cfr. le seguenti occorrenze: «E piaccia pur a lui [Amore], che mi gover-

na, / che non sia la cagion di questo oblio / novella fiamma nel cor vostro in-
terna!» (79, 9-11); «E vo’ morir, ché rimirar d’altrui / quel che fu mio quest’occhi 
non potranno» (83, 9-10); «ed in una gran téma mi mantiene / che, fatto d’altra 
donna, in breve spazio / mi torrà le sue luci alme e serene» (169, 12-14); «Voi 
potete, signor, ben tôrmi voi / con quel cor d’indurato diamante, / e farvi d’altra 
donna novo amante; / di che cosa non è, che più m’annoi» (171, 1-4).



«Scrivete la cagion del mio dolore»� 147

è vinto, lassa, sol dal mio dolore,
dolor, a petto a cui null’altro dura.

Quant’ei tutt’altri cavalieri eccede 
in esser bello, nobile ed ardito, 
tanto è vinto da me, da la mia fede.

Miracol fuor d’amor mai non udito! 
Dolor, che chi nol prova non lo crede!
Lassa, ch’io sola vinco l’infinito! 
(91, 5-14)

Nelle Rime stampiane si rintracciano dunque tutti i prin-
cipali nuclei tematici dell’elegia: enfasi sul proprio dolore, 
accuse di crudeltà rivolte all’amato, tendenza all’autocom-
miserazione, invocazione della morte, sentimento di gelosia, 
paura di un’ipotetica rivale, esaltazione della propria fedel-
tà. In altre parole, la poetessa individua nel modello retori-
co-stilistico dell’elegia il paradigma più consono a esprimere 
la propria esperienza di amore infelice. 

1. «Cantate meco, Progne e Filomena»

Se l’elegia è, etimologicamente, pianto e lamento, il canzo-
niere amoroso stampiano vi rientra a pieno titolo in quanto 
per lo più espressione del dolore provato a causa di un amo-
re non adeguatamente corrisposto. Non è un caso che fin dal 
sonetto proemiale le «rime» siano definite «meste» – agget-
tivo che nel Cinquecento aveva una connotazione più forte 
di quella attuale, connesso com’era ai temi del lutto e della 



148� Veronica Andreani

perdita11 – e gli «accenti» di cui esse si sostanziano «mesti» e 
«oscuri» (1, 2): la poesia di Stampa è innanzitutto una forma 
di lamento. Petrarchescamente, però, essa è anche strumen-
to di consolazione (cfr. Rvf 23, 4: «perché cantando il duol si 
disacerba»), e Stampa mostra un peculiare desiderio di sfo-
gare il proprio dolore attraverso la scrittura e di condivider-
lo con altre figure femminili, percepite come affini e come 
fonte di conforto nella sventura. Si veda a questo proposito 
il sonetto 173: 

Cantate meco, Progne e Filomena,
anzi piangete il mio grave martìre,
or che la primavera e ’l suo fiorire
i miei lamenti e voi, tornando, mena.

A voi rinova la memoria e pena
de l’onta di Tereo e le giust’ire; 
a me l’acerbo e crudo dipartire 
del mio signore morte empia rimena.

Dunque, essendo più fresco il mio dolore,
aitatemi amiche a disfogarlo,
ch’io per me non ho tanto entro vigore.

E, se piace ad Amor mai di scemarlo,
io piangerò poi ’l vostro a tutte l’ore,
con quanto stile ed arte potrò farlo.

11. Cfr. in proposito V. Andreani, Le “meste rime” di Gaspara Stampa fra pe-
trarchismo ed elegia, in «Pandemos», I, pp. 1-11, on line (https://ojs.unica.it/index.
php/pandemos/issue/view/259).



«Scrivete la cagion del mio dolore»� 149

Al ritorno della primavera, mentre è imminente una 
nuova partenza dell’amato («l’acerbo e crudo dipartire / del 
mio signore», 7-8), Stampa invoca quali creature a lei care le 
mitiche sorelle Progne e Filomena, affinché cantino, o me-
glio piangano con lei, la sua «grave» (v. 2) pena. L’incipit del 
testo richiama apertamente Rvf 310 («Zephiro torna, e ’l bel 
tempo rimena / e i fiori et l’erbe, sua dolce famiglia, / et 
garrir Progne et pianger Philomena, / et primavera candida 
et vermiglia», 1-4), nel quale Petrarca delinea un quadro di 
risveglio primaverile che contrasta con l’infelicità del poeta 
dovuta alla perdita di Laura. Rispetto al modello, appare 
evidente come Stampa valorizzi la tessera mitologica dando 
particolare risalto alle figure di Progne e Filomena, che non 
sono evocate in modo esornativo, soltanto per alludere alla 
primavera incipiente, ma sono rese vere e proprie protago-
niste del sonetto. Si tratta delle sorelle trasformate in ron-
dine e usignolo dopo la tragica vicenda di violenza e sopraf-
fazione narrata da Ovidio nelle Metamorfosi (VI, 412-674). 
Progne, figlia del re dell’Attica Pandione, diventa moglie di 
Tereo, re della Tracia, e dalla loro unione nasce il figlio Iti. 
Su richiesta della moglie, desiderosa di rivedere la sorella 
rimasta ad Atene, Tereo si reca a prendere la cognata. In-
vaghitosi di lei, giunto in terra tracia la violenta e, per im-
pedire che la moglie venga a saperlo, le mozza la lingua e la 
rinchiude in un luogo inaccessibile. Alla moglie che chiede 
notizie della sorella, Tereo comunica che la donna è morta. 
Filomena però ricama una tela dove raffigura quanto le è ac-
caduto e riesce ad inviarla a Progne, che scopre quindi dove 
Filomena è tenuta prigioniera e si ricongiunge a lei, venendo 
anche a conoscenza del turpe abuso compiuto dal marito. A 
quel punto le donne, sconvolte, ordiscono un piano efferato: 



150� Veronica Andreani

decidono di vendicarsi di Tereo servendogli le carni del pic-
colo Iti. Scoperto l’orribile delitto, Tereo si avventa contro 
le sorelle per ucciderle e allora gli dei, pietosi, trasformano 
tutti i personaggi in uccelli: Progne in usignolo, Filomena in 
rondine e Tereo in upupa12. 

Nel sonetto, il canto degli uccelli è legato esplicitamente 
al desiderio di piangere «l’onta» (v. 6) di Tereo, e Stampa 
si accosta alle figure mitiche sulla base della condivisione 
di una comune sofferenza, per lei causata dall’imminente 
partenza di Collaltino. In tal modo, come evidenziato da 
Fabrizio Bondi, «il tema generico del distacco dall’essere 
amato acquista […] una risonanza più cupa»13 e, soprattutto, 
attraverso questo parallelo si crea una connessione sororale 
tra diverse figure femminili colpite dolorosamente nell’a-
more. Stampa lega quindi il potere del canto come lamento 
catartico, capace di sfogare gli affetti, al desiderio di costru-
ire quella che Monica Farnetti ha chiamato una «comunità 
femminile del piangere»: chiede cioè alle sorelle del mito 
di aiutarla a sfogare un dolore non sopportabile con le sue 
sole forze, più «fresco» (v. 9) e per questo più cocente del 
loro, stabilendo con esse una connessione profonda14. Infine, 

12. Dal v. 3 di Rvf 310 («et garrir Progne et pianger Philomena») si desume 
che Petrarca segue una versione differente del mito, secondo cui è Progne a tra-
sformarsi in rondine. 

13. Cfr. F. Bondi, “Cantate meco, Progne e Filomena”. Riscritture cinquecentesche 
di un mito ovidiano, in «Parole rubate. Rivista internazionale di studi sulla cita-
zione», 3, 2011, pp. 27-62, p. 41. 

14. Cfr. M. Farnetti, Gaspara Stampa, in Liriche del Cinquecento, a cura di M. 
Farnetti, L. Fortini, Iacobelli, Roma 2014, pp. 231-276, a p. 262: «Nulla osta infatti 
a che la Stampa spartisca con le due alate creature, oltre al pianto, reciproca-
mente mutuato (“Cantate […] / anzi piangete il mio grave martire”, vv. 1-2, “io 
piangerò poi ’l vostro”, v. 13), e alla pena accumulata e solennemente spartita (“A 
voi […] / a me […]”, vv. 4-6), anche un medesimo piano storico, comune all’una e 



«Scrivete la cagion del mio dolore»� 151

promette che, se Amore lenirà le sue sofferenze, lei si sde-
biterà con le due creature «amiche» (v. 10) dando voce alla 
loro pena «con quanto stile ed arte» (v. 14) sarà in grado di 
fare, trasponendo nella fictio del sonetto l’atto stesso della 
creazione poetica. 

2. Il confronto tra io lirico e volatile

Il componimento stampiano si rivela particolarmente inte-
ressante perché testimonia anche la vitalità del confronto 
tra io lirico e creature alate per alludere alle pene d’amore. 
Il motivo, desunto dal canzoniere petrarchesco15, è produt-
tivo anche nelle Rime di Pietro Bembo. Si pensi al sonetto 
Picciol cantor, ch’al mio verde soggiorno16, che risulta molto 
vicino al modello petrarchesco nella ripresa del dialogo con 
l’uccellino in un’ambientazione silvestre e che potrebbe an-
che aver funto da ispirazione per Stampa: infatti, i versi in 
cui Bembo scrive che il volatile avrà presto un compagno, 
che aggiungerà nuovo dolore al suo più antico («tosto ha-
vrai tu, chi suoi novi lamenti / giunga agli antichi tuoi la 
notte e ’l giorno», vv. 7-8), sembrano non troppo distanti 
dal passo in cui la poetessa afferma che il suo dolore è «più 

all’altra dentro alla grande cornice del tempo dell’infelicità femminile (“Dunque, 
essendo più fresco il mio dolore”)».

15. Cfr. Rvf 311, 1-2, dove compare il «rosignuol, che sì soave piagne / forse 
suoi figli o sua cara consorte», unendo le sue lacrime a quelle del poeta («et tutta 
notte par che m’accompagne, / et mi rammente la mia dura sorte», 5-6); e Rvf 
353, dove nel «vago augelletto» che va «cantando, […] / over piangendo» i suoi 
«gravosi affanni» (1-2, 5) il poeta riconosce un suo simile, invitato a condividere 
con lui «i dolorosi guai» (v. 8).

16. P. Bembo, Le rime, a cura di A. Donnini, Salerno, Roma 2008, n. 4.



152� Veronica Andreani

fresco» di quello delle sorelle del mito (Rime 173, v. 9). An-
cor maggior interesse in ottica stampiana riveste il sonetto 
Solingo augello, se piangendo vai17, un testo giovanile basato 
sul confronto tra innamorato e uccellino che Bembo ave-
va incluso nella redazione queriniana degli Asolani e che 
poi ebbe una stratificata storia redazionale. Infatti, Bembo 
lo rivide una prima volta nella canzone 189, dal medesi-
mo incipit, inviata con lettera del 20 aprile 1500 a Maria 
Savorgnan, e poi soprattutto in un successivo rifacimento 
della canzone, O rossigniuol, che ’n queste verdi fronde, appar-
so a stampa nelle Rime del 153018. Il mutamento di mag-
giore evidenza tra la prima e l’ultima redazione è relativo 
alla specie del volatile: se infatti la prosa che negli Asolani 
precedeva il componimento rivelava che l’uccellino era un 
«soletario tortorin»19, nel testo finale quest’ultimo diventa 
un usignolo, citato esplicitamente in apertura. Come no-
tato da Stefano Carrai, con tale variante Bembo intendeva 
aderire in modo più fedele all’ornitologia del canzoniere 
petrarchesco, inserendo in esordio uno spunto tematico 
che chiunque poteva facilmente ricondurre alle immagini 
di Rvf 10, 10-11 («e ’l rosignuol che dolcemente all’ombra / 
tutte le notti si lamenta et piagne») e del già citato Rvf 311: 
la trasformazione del tortorin asolano nel rossigniuol delle 

17. Ivi, n. 51.
18. Ivi, n. 59. In quell’anno, nell’atto di ripubblicare gli Asolani e di dare alle 

stampe le Rime, Bembo tolse la canzone dal prosimetro e la inserì nella raccolta 
poetica.

19. Cfr. ivi, p. 123, citaz. dal ms. Venezia, Biblioteca Querini Stampalia, Cl. 
VI 4 (1043), XXVI, rr. 30-35: «Perciò che errando heri in questa hora del giorno, 
involatomi da costoro, solo per queste piagge fuori di strada et venendomi un 
soletario tortorin veduto, che a me, quasi pieno di doglia, parea venire, in questa 
guisa lachrimando le parlai» (il testo rimane pressoché invariato nella princeps 
degli Asolani). 



«Scrivete la cagion del mio dolore»� 153

Rime è dunque rivelatrice dell’evoluzione da «un petrarchi-
smo quattrocentesco e cortigiano a un gusto pienamente 
bembiano»20. Da questo punto di vista è interessante allora 
notare come invece nelle Rime di Stampa sia presente an-
che la «tortorella», citata insieme al «rosignuolin» nel capi-
tolo De le ricche beate e chiare rive [244, 289 ed. princeps21] – un 
testo elegiaco in cui l’autrice lamenta l’assenza dell’amato e 
invita entrambi i volatili a comunicare a quest’ultimo con 
il loro canto la triste situazione di lei, che attende il suo 
ritorno provata dal dolore22 – e nel sonetto Signor, ite felice 
ove ’l disio [199, 200 ed. princeps], dove la «tortorella» sta-
volta è oggetto di un esplicito parallelo con la condizione 
della poetessa, la quale ricorda all’amato la condizione in 
cui versa in sua assenza: «Signor, ite felice ove ’l disio / ad 
or ad or più chiaro vi richiama […]; / ricordatevi sol come 
rest’io, / solinga tortorella in secca rama, / che senza lui, che 

20. Cfr. S. Carrai, I petrarchismi di Bembo (su una variante ornitologica), in Id., 
L’usignolo di Bembo. Un’idea della lirica italiana del Rinascimento, Carocci, Roma 
2006, pp. 101-109, p. 101. Nella lirica umanistica e cortigiana era infatti frequente 
il paragone poetico con la condizione vedovile della tortora che si lamenta per la 
morte della compagna o del compagno (ve ne sono esempi in Tebaldeo, Serafino 
Aquilano, Niccolò da Correggio). Cfr. in proposito anche Tarsi, Il culto del genere 
elegiaco, cit., p. 129. Più in generale, sul percorso variantistico bembiano cfr. L. 
Marcozzi, Pietro Bembo e le varianti d’autore petrarchesche. Teoria del “mutamento” 
nelle “Prose” e pratica variantistica nelle “Rime”, in “Prose della volgar lingua” di Pietro 
Bembo, Atti del Convegno di Gargnano del Garda (4-7 ottobre 2000), a cura di S. 
Morgana, M. Piotti, M. Prada, Cisalpino, Milano 2001, pp. 209-254.

21. Qualora diversa da quella dell’edizione moderna, qui e in seguito si ri-
porta la posizione del componimento stampiano anche all’interno dell’editio 
princeps delle Rime (Venezia, Pietrasanta, 1554).

22. «Tu, che volando vai di rama in rama, / consorte amata e fida tortorella, 
/ e sai quanto si tema e quanto s’ama, / quando, volando in questa parte e ’n 
quella, / sei vicina al mio ben […] / digli quant’è ’l mio stato aspro ed incerto […]. 
/ E tu, rosignuolin, quando ti punge / giusto disio di disfogar tuoi lai / con voce 
ove cantando non s’aggiunge, / digli, dolente quanto fossi mai, / che la mia vita è 
tutta oscura notte, / essendo priva di quei dolci rai» (vv. 10-14, 16, 19-24).



154� Veronica Andreani

sol sospira e brama, / fugge ogni verde pianta e chiaro rio» 
(vv. 1-2, 5-8). Resta dunque vivo nella memoria stampiana 
il ricordo della tradizione lirica tardo-quattrocentesca, che 
pare altresì riproporsi nel cuore del sonetto su Progne e 
Filomena, al v. 6, laddove l’«onta» di Tereo esplicitamente 
menzionata sembra recuperare una tessera da un capitolo 
ternario elegiaco di Antonio Tebaldeo: 

Bandito in questo loco solitario,
fra fiere fo mia vita miserabile: 
colpa del ceco Amor perfido e vario

anci pur per cagion di donna instabile
[…]
Domestico a’ leon’, cum gli orsi pratico 
son facto hormai, che meco se accompagnano,
e agricultor son facto de gramatico;

e Progne e Philomena, che se lagnano 
de l’onta di Tereo, a veder vengono
i pianti mei che l’herbe verde bagnano.23

Il testo tebaldeano, che descrive la sofferenza d’amore che 
ha portato l’io lirico ad auto-escludersi dal consesso civile, 
sembra essere stato un importante precedente per Stampa, 
la cui ispirazione è quindi alimentata anche dalla produzio-
ne poetica di tipo elegiaco del secolo precedente24. 

23. A. Tebaldeo, Rime, a cura di T. Basile, J.J. Marchand, Franco Cosimo 
Panini, Modena 1989-1992, n. 270, 1-4, 10-15.

24. Per un’estesa disamina dei rapporti delle Rime con la tradizione elegiaca 



«Scrivete la cagion del mio dolore»� 155

3. Il motivo dell’epitaffio

C’è un altro motivo caratteristico dell’elegia che compare 
nelle Rime stampiane e ispira due componimenti gemelli 
dai quali emerge di nuovo l’intenzione di creare una «co-
munità femminile del piangere». Si tratta dei testi 86 e 
151, che condividono il medesimo incipit (ripreso solo nel 
primo emistichio nel sonetto 86 e per intero nel 151) de-
rivante da Rvf 92, Piangete, donne, et con voi pianga Amore, 
sonetto in morte di Cino da Pistoia. I testi ospitano in-
fatti entrambi, nelle terzine, il motivo dell’epitaffio, che 
Stampa immagina di far pronunciare o scrivere dalle sue 
interlocutrici predilette: 

Piangete, donne, e poi che la mia morte,
non move il signor mio crudo e lontano,
voi, che sète di cor dolce ed umano,
aprite di pietade almen le porte.

Piangete meco la mia acerba sorte,
chiamando Amor, il ciel empio, inumano, 
e lei, che mi ferì, spietata mano,
che mi vegga morir e lo comporte.

E, poi ch’io sarò cenere e favilla,
dica alcuna di voi mesta e pietosa,
sentita del mio foco una scintilla:

volgare si rimanda a Tarsi, Il culto del genere elegiaco, cit., in cui compaiono nume-
rosi riferimenti anche a Tebaldeo.



156� Veronica Andreani

– Sotto quest’aspra pietra giace ascosa
l’infelice e fidissima Anassilla,
raro essempio di fede alta amorosa.

*

Piangete, donne, e con voi pianga Amore,
poi che non piange lui, che m’ha ferita
sì, che l’alma farà tosto partita 
da questo corpo tormentato fuore.

E, se mai da pietoso e gentil core
l’estrema voce altrui fu essaudita, 
dapoi ch’io sarò morta e sepelita,
scrivete la cagion del mio dolore:

«Per amar molto ed esser poco amata
visse e morì infelice, ed or qui giace
la più fidel amante che sia stata.

Pregale, viator, riposo e pace,
ed impara da lei, sì mal trattata,
a non seguir un cor crudo e fugace».

I due sonetti si trovano all’interno di sezioni di lonta-
nanza in cui l’io lirico lamenta la crudeltà dell’amato in-
differente alle sue pene. Nel primo, la poetessa chiede alle 
donne di piangere il suo destino infelice poiché loro sono 
dotate del «cor dolce ed umano» (v. 3) che difetta inve-
ce all’amato, e possono quindi provare quel sentimento di 
pietà di cui egli si mostra privo. In questo modo, anche 



«Scrivete la cagion del mio dolore»� 157

loro potranno apostrofare «Amore» e il «ciel» come «em-
pio, inumano» (v. 6), e quella «mano» (v. 7) da cui lei è 
stata mortalmente ferita come «spietata» (v. 7). Le terzine 
aprono poi ad uno scarto verso il futuro: la poetessa im-
magina che dopo la sua morte, in suo ricordo, sull’«aspra 
pietra» (v. 12) del sepolcro vengano pronunciate parole pie-
tose, in una commemorazione che esalti la sua figura come 
exemplum di fedeltà («fidissima Anassilla, / raro essempio 
di fede alta amorosa», 13-14, dove Anassilla è lo pseudoni-
mo pastorale che la poetessa assume nelle Rime). Analoga-
mente nel sonetto 151 l’invocazione alle donne è a piange-
re con lei il suo destino di dolore. Quale ultimo desiderio 
(«estrema voce», v. 6), la poetessa chiede nuovamente che 
venga scritta la ragione della sua morte ormai imminente: 
«amar molto ed esser poco amata» (v. 9). Anche in questo 
caso l’epitaffio sottolinea la straordinaria dedizione e fe-
deltà della poetessa («la più fidel amante che sia stata», v. 
11), e l’ultimo appello ad un anonimo viandante (il «viator» 
del v. 12) unisce alla preghiera di «riposo e pace» (v. 12) il 
monito ad imparare dal triste esempio di lei «a non seguir 
un cor crudo e fugace» (v. 14).

Di nuovo con le parole di Gianpiero Rosati, «l’uso di 
immaginare […] l’epigrafe tombale […] suona come l’ ‘ogget-
tivazione’ esterna dell’infelice destino del poeta-amante, il 
riconoscimento pubblico del suo ruolo di vittima degna 
di compianto»25. Inoltre, come accadeva anche per le eroi-
ne ovidiane, «l’idea della morte […] agli occhi di chi parla 
assume il valore di un argomento risolutivo, di una prova 
d’amore inoppugnabile», e l’epitaffio serve proprio a veder 

25. Rosati, L’elegia al femminile, cit., p. 77. 



158� Veronica Andreani

sancite le ragioni e il ruolo di vittima dell’innamorato26. 
Precedenti importanti nell’uso di questo motivo tradizio-
nale si trovano, tra gli altri, in Properzio, che nella parte 
conclusiva dell’elegia proemiale del secondo libro immagi-
na il giorno in cui Mecenate passerà davanti alla sua tom-
ba ricordando la causa della sua morte: «Quandocumque 
igitur vitam mea fata reposcent / et breve in exiguo mar-
more nomen ero, / Maecenas […] / si te forte meo ducet 
via proxima busto, / esseda caelatis siste Britanna iugis, / 
taliaque illacrimans mutae iace verba favillae: / “Huic mi-
sero fatum dura puella fuit”»27. Celebri epitaffi compaiono 
poi anche nelle Heroides, dove le eroine, «sole e lontane 
dall’uomo amato […] indugiano […] a contemplare la pro-
pria morte, a proporne l’immagine […] come strumento 
di pressione psicologica»28. In questo caso gli esempi più 
famosi sono quelli di Fillide a Demofoonte e di Didone 
a Enea: «Inscribere meo causa invidiosa sepulcro; / aut 
hoc aut simili carmine notus eris: / PHYLLIDA DEMOPHOON 

LETO DEDIT HOSPES AMANTEM; / ILLE NECIS CAUSAM PRAEBUIT, 

26. Ivi, pp. 78-79. 
27. S.A. Properzio, Elegie, introduzione di P. Fedeli, traduzione di L. Canali, 

commento di R. Scarcia, Bur, Milano 2018, II.1, 71-78: «Allorché, dunque, i fati 
richiederanno la mia vita e sarò un breve nome su un tassello di marmo, o Mece-
nate, […] se per caso la via ti condurrà vicino al mio sepolcro, ferma il tuo carro 
britanno dai gioghi istoriati, e in lagrime parla così alle mute ceneri: “A questo 
infelice riuscì fatale un’aspra fanciulla”». Cfr. anche ivi, II.13, 31-36: «deinde, ubi 
suppositus cinerem me fecerit ardor, / accipiat Manis parvula testa meos / et sit 
in exiguo laurus super addita busto, / quae tegat exstincti funeris umbra locum, 
/ et duo sint versus: QUI NUNC IACET HORRIDA PULVIS, / UNIUS HIC QUONDAM 
SERVUS AMORIS ERAT» («E quando le fiamme mi avranno incenerito, accolga i 
miei Mani una piccola urna fittile; un lauro sia piantato sul mio modesto tumulo 
a coprire d’ombra il luogo del rogo estinto; per epigrafe due versi: “Colui che qui 
giace, squallida polvere, un tempo fu schiavo d’un solo amore”»). 

28. Rosati, L’elegia al femminile, cit., p. 78. 



«Scrivete la cagion del mio dolore»� 159

IPSA MANUM»29; «Hoc tamen in tumuli marmore carmen 
erit: / PRAEBUIT AENEAS ET CAUSAM MORTIS ET ENSEM; / IPSA 

SUA DIDO CONCIDIT USA MANU»30. 
Il tema della vita dell’amante tutta dedita al servizio 

amoroso fino al sacrificio di sé è presente anche nel Canzo-
niere, benché Petrarca dica che preferirebbe una tomba bella 
e bianca, senza alcuna scritta, piuttosto che vedervi inciso 
il nome di chi l’ha condotto a morte: «et voglio anzi un se-
polcro bello et biancho, / che ’l vostro nome a mio danno si 
scriva / in alcun marmo, ove di spirto priva / sia la mia carne 
che pò star seco ancho» (82, 5-8)31. Il motivo elegiaco dell’e-
pitaffio si ripropone nella poesia cinquecentesca e la sua ca-
nonicità è sancita dalle Rime bembiane, dove una coppia di 
componimenti indirizzati a Bernardo Cappello è unificata 
proprio dalla comune presenza dell’iscrizione funebre. Nel 
primo componimento Bembo racconta all’amico la propria 
sofferta rinuncia all’amore e conclude che l’immagine della 
donna gli è però ancora così presente da sentirsi destinato 
a morire presto: «Ma l’imagine sua dolente et schiva / m’è 
sempre inanzi, et preme il cor sì forte / ch’io son di Lethe 
homai presso a la riva. / S’io ’l varcherò, farai tu che si scri-
va / sovra ’l mio sasso com’io venni a morte, / togliendomi 

29. P.N. Ovidio, Lettere di eroine, a cura di G. Rosati, Bur, Milano 1998, II, 
145-148: «Tu sarai designato sul mio sepolcro come l’odioso responsabile: sarai 
conosciuto con questo epitafio, o con uno simile a questo: “Demofoonte fece 
morire Fillide, lui suo ospite fece morire lei che lo amava; alla sua morte egli 
fornì la causa, ella la mano”». 

30. Ivi, VII, 194-196: «sul marmo della mia tomba ci sarà questo epitafio: 
“Enea ha fornito la causa della morte e la spada; Didone è morta grazie alla sua 
stessa mano”».

31. In altre parole, Petrarca afferma che non vorrebbe morire prematura-
mente d’amore per Laura; in Chiare, fresche et dolci acque dà però voce anch’egli 
alla visione dell’amata piangente sul suo sepolcro (cfr. vv. 27-39).



160� Veronica Andreani

ad Amor mentr’io fuggiva» (Rime 131, 9-14). Sostanzialmen-
te analoga è la chiusa del sonetto successivo: «Morrommi; 
et tu dirai, mia fine udita: / “Questi per non veder il suo 
gran danno, / lasciata la sua donna, uscìo di vita”» (Rime 132, 
12-14). Uno speciale elemento di interesse di questo dittico 
è dato dal rapporto tra i due interlocutori: infatti, colui a 
cui Bembo chiede di essere ricordato con un epitaffio – nel 
primo caso scritto, nel secondo pronunciato a voce – non è 
un destinatario qualunque, bensì un caro amico. La stessa 
situazione si ripropone anche in un altro testo con epitaffio 
della lirica veneziana, indirizzato da Girolamo Molin a Do-
menico Venier. Sentendosi sfibrato dall’amore e prossimo 
alla morte, Molin si rivolge con un sonetto all’amico di una 
vita Venier per comunicargli le parole da far incidere sulla 
sua tomba: «Quando fia ’l dì, ch’io già molto no ’l temo, / 
Venier, tu cui di me tanto amor strinse, / scolpir farai sovra 
il mio albergo estremo: “Qui giace un uom ch’Amor più vol-
te vinse / e fuggì sempre, fuor ch’un duol supremo, / ch’egro, 
con l’ardor suo, primo l’estinse”»32. Non si conosce la data 
di composizione delle Rime di Molin, pubblicate postume 
nel 1573, ma è possibile che, oltre ai testi bembiani, Stampa 
avesse potuto leggere anche questo componimento, in virtù 
di una circolazione manoscritta e dal momento che la poe-
tessa era legata al circolo di ca’ Venier e in particolare allo 
stesso Molin, cui sono indirizzati due sonetti delle Rime (n. 
260-261, 240-241 ed. princeps)33. I testi con epitaffio di Bembo 
e Molin segnalano dunque l’esistenza di una particolare affi-

32. G. Molin, Rime, a cura di M. Dal Cengio, BIT&S, Milano 2023, n. 233, 
12-14.

33. Inoltre, nelle Rime di Molin i sonetti n. 200 e 225 contengono dei riferi-
menti a Stampa e alla sua relazione con Collaltino (cfr. in proposito ivi, ad loc.).



«Scrivete la cagion del mio dolore»� 161

nità tra il poeta che chiede di essere ricordato come amante 
infelice e coloro ai quali questa richiesta viene indirizzata: 
alla luce di quanto osservato nei sonetti stampiani con epi-
taffio, ciò rafforza l’idea che anche Stampa ritenesse il suo 
pubblico femminile alla stregua di un ampio gruppo amica-
le, a lei particolarmente caro perché considerato in grado di 
com-patire sinceramente il suo dolore. 

4. L’epitaffio nell’elegia cortigiana

Da ultimo, anche nel caso dei testi con epitaffio è opportuno 
rimandare all’importanza della tradizione cortigiana per la 
retorica stampiana del lamento. Infatti, tale motivo conosce 
notevole fortuna nella produzione elegiaca tardo-quattro-
centesca in volgare34. In particolare, nel metro del capitolo 
ternario – che in quel periodo viene a connotarsi di una for-
te relazione con il genere elegiaco35 – si riscontra la presenza 

34. Se ne hanno esempi in: Tebaldeo, Rime, cit. (n. 33, 59, 143, 264, 274, 281, 
288); S. Aquilano, Sonetti e altre rime, a cura A. Rossi, Bulzoni, Roma 2005 (Epi-
stole 6); N. Da Correggio, Rime, in Id., Opere. Cefalo, Psiche, Silva, Rime, a cura di 
A. Tissoni Benvenuti, Laterza, Bari 1969 (n. 353, 357, 358); B. Cariteo, Le rime di 
Benedetto Gareth detto il Cariteo secondo le due stampe originali, a cura di E. Pèrcopo, 
Tipografia dell’Accademia delle Scienze, Napoli 1892, 2 voll. (Strambotti V); oltre 
che in M.M. Boiardo, Amorum libri tres, a cura di T. Zanato, Interlinea edizioni, 
Novara 2012 (II.11) e L. Ariosto, Rime secondo il ms. Rossiano 639, a cura di N. Vol-
ta, BIT&S, Milano 2024 (n. 10). 

35. Esso viene considerato adatto alla trasposizione del modello ovidiano 
delle Heroides. Cfr. in proposito S. Longhi, Lettere a Ippolito e a Teseo. La voce 
femminile nell’elegia, in Veronica Gambara e la poesia del suo tempo nell’Italia setten-
trionale, a cura di C. Bozzetti, P. Gibellini, E. Sandal, Olschki, Firenze 1989, pp. 
385-398; F. Pich, «Qual sempre fui, tal esser voglio» (O. F. XLIV, 61-66). Bradamante e 
la fede sognata di Ruggiero, in «Schifanoia», 34-35, 2008, pp. 259-267; Tarsi, Valori 
strutturali, cit., pp. 69-71; Tarsi, Il culto del genere elegiaco, cit., pp. 108-114; M. 
Largaiolli, Decoro e ordine. Vincenzo Calmeta e le forme dell’epistola in versi in volgare 



162� Veronica Andreani

di alcuni componimenti in voce femminile che contengono 
degli epitaffi. Tra questi, il capitolo di Antonio Tebaldeo 
Non expectò già mai cum tal desio (n. 274), che fu un best-seller 
nel Cinquecento e che è certo anche Stampa conoscesse dal 
momento che lo prese a modello per l’incipit del suo capitolo 
Non aspettò giamai focoso amante (n. 296, 291 ed. princeps) indi-
rizzato all’amica Mirtilla36. Il testo di Tebaldeo è una lettera 
di dolorosa rassegnazione in cui l’io lirico femminile, dopo 
aver pronunciato una serie di rimproveri contro l’amato, si 
prepara a morire a causa del suo amore infelice, chiedendo 
all’uomo almeno di ricordarla una volta giunto presso il suo 
sepolcro: «E se per caso mai tu giongi al loco / ove io serò se-
pulta in tetra fossa, / non me negare almen (questo fia poco): 
/ “Requïescite in pace, infelice ossa”» (vv. 58-61). 

Anche Niccolò da Correggio è un autore importante 
nella tradizione dei componimenti elegiaci al femminile: si 
pensi ad esempio all’epistola Como Penelopè scrisse al suo Ulis-
se (n. 354), che si finge scritta da una donna al marito lon-
tano e che fin dall’incipit dichiara esplicitamente il recupero 
del modello ovidiano delle Heroides37. Particolarmente inte-

tra Quattro e Cinquecento, in La lettera in versi. Canoni, variabili, funzioni, a cura di 
P. Taravacci, F. Zambon, Università degli Studi di Trento, Trento 2020, pp. 17-54; 
C. Stella, «Come a donna si conviene». Riscritture ovidiane in due esempi di epistole 
amorose d’autrice, in La lettera in versi, cit., pp. 55-68. 

36. Sul rapporto tra i testi di Stampa e Tebaldeo cfr. M. Farnetti, Carte gio-
conde. Annotazioni sul capitolo “Non aspettò giamai focoso amante”, in «Rivista di let-
teratura italiana», 41 (numero monografico “Nova salamandra al mondo. Studi per 
il centenario di Gaspara Stampa”, a cura di D. Perocco), 2023, pp. 51-63. Sul fronte 
teorico, è celebre la lettera di Vincenzo Calmeta a Isabella d’Este in cui il critico 
elogia proprio questo capitolo tebaldeano elevandolo a modello di elegia amorosa 
in volgare (cfr. V. Calmeta, Prose e lettere edite e inedite (con due appendici di altri ine-
diti), a cura di C. Grayson, Commissione per i testi di lingua, Bologna 1959, p. 55).

37. Gaia Gentili ha notato come Niccolò da Correggio riprenda il verso di 
apertura della lettera Penelope Ulixi («Hanc tua Penelope lento tibi mittit, Ulixe» 



«Scrivete la cagion del mio dolore»� 163

ressante è poi la coppia formata dalle epistole 358 (Morendo, 
una umil serva, al suo signore) e 359 (Sì tosto como vider gli occhi 
mei), entrambe di 100 versi, in cui la prima è la proposta 
della donna, che scrive all’amato sentendosi ormai prossima 
alla morte a causa del suo amore infelice, e la seconda è la 
risposta maschile38. Anche in questo caso è possibile rintrac-
ciare nella lettera della donna l’insistenza sul motivo della 
fedeltà («Littera mia, tu mi darai ancor fama / se, per fede 
observar, vita abandono, / ché onore acquista assai chi fidele 
ama», vv. 70-72), la colpevolizzazione dell’amato, la richie-
sta di compassione rivolta al pubblico femminile – invitate 
anche a trarre un insegnamento dalla triste vicenda dell’io 
lirico («Puoi ciascuna, da me tolto l’exempio, / un suspir get-
ti, ché altro non dimando, / sì che ’l senta colui che è a me 
tanto empio», vv. 85-87) –, e infine la conclusione sul mo-
tivo dell’epitaffio: «E qual più grato gli è di mie’ conservi, / 
el preghi, in premio de’ mei giorni persi, / d’un sepulcro che 
l’ossa mie riservi; / sul qual vorei che fusson questi versi, / 
ma sculpti ancor più voluntier su un sasso, / che longamen-
te potesson vedersi: / – Qui una dongella el corpo carco e 

I, 1), «con i nomi dei personaggi mitologici […] collocati allo stesso modo, l’uno 
nel primo emistichio, l’altro in clausola» (cfr. G. Gentili, Il capitolo in terza rima 
di Nicolò da Correggio, in L’elegia nella tradizione poetica italiana, a cura di A. Com-
boni, A. Di Ricco, Università degli Studi di Trento, Trento 2003, pp. 115-145, a p. 
123, con ulteriori confronti). Il capitolo prende spunto da un episodio reale: fatto 
prigioniero durante la guerra tra Ferrara e Venezia nel 1482, il poeta finge che 
sia sua moglie a parlare, lamentando la situazione del marito (che è dunque il 
destinatario dello scritto) e maledicendo il suo interesse per le imprese militari. 
Cfr. in proposito Longhi, Lettere, cit., p. 395.

38. Sulla relazione tra i due componimenti si vedano Gentili, Il capitolo in 
terza rima di Nicolò da Correggio, cit.; M. Sartor, Edizione commentata delle Rime di 
Niccolò da Correggio, tesi del dottorato di ricerca in scienze filologico-letterarie, 
storico-filosofiche e artistiche, ciclo XXXV, Università degli Studi di Parma, 
Parma 2022.



164� Veronica Andreani

lasso / de affanni e pene, innumerabil some, / serra, per far 
l’alma più leve al passo. / Non cercar, tu che legi, causa o 
nome. –» (vv. 91-100)39. 

Altro caso degno di nota è infine quello dell’Epistola d’u-
na donna dal suo amante derelicta di Serafino Aquilano (Epi-
stole, 6) che mette in scena una consueta situazione elegiaca 
per cui l’uomo, partito per mare, non fa ritorno, e la donna, 
che all’inizio lo pensava trattenuto da maltempo o altro, si 
è poi convinta che la causa sia un nuovo amore: «Quella 
ingannata, afflicta e miseranda / donna, non donna più ma 
orrendo monstro, / questa infelice epistola te manda, / in 
ne la qual valor non te dimonstro / ma foco, fiamma, stridi, 
assentio e fele, / quale ha più scripte lacryme ch’inchio-
stro» (vv. 1-6). Anche in questo testo, nella parte finale, la 
voce femminile arriva ad immaginare il proprio epitaffio: 
«Or ecco qui d’Amor l’ultimo segno, / più non te scrivo, 
anzi finita questa / a Morte, che m’aspecta, io mi consegno 
/ quale ho davanti agli occhi orrida e mesta, / ch’al mundo 
di dolor non lassa dramma, / a me sol grata, a tucti altri 
molesta. / Ma se mai del mio amor te scaldò fiamma, / tor-
nando mai de qui fermarai el passo, / dove sculpto vedrai 
questo epigramma: / “Una qui giace in loco oscuro e basso 
/ che fu per bene amar de vita priva, / e ben che giaccia lei 
socto el dur sasso, / se allegra che sua fé resta ancor viva”» 
(vv. 97-109). Il testo evidenzia di nuovo l’autoesaltazione 
dell’io lirico quale donna di incrollabile fedeltà, elemento 
valorizzato da Serafino proprio all’interno dell’iscrizione 
funebre come accade anche nei versi in cui Stampa si defi-

39. Su un epitaffio si chiude anche l’epistola precedente 357 (Sul puncto ex-
tremo l’una man ti scrive), in voce maschile e isolata (vv. 85-94).



«Scrivete la cagion del mio dolore»� 165

nisce «raro essempio di fede alta amorosa» (86, v. 14) e «la 
più fidel amante che sia stata» (151, v. 11). 

In conclusione, il percorso delineato fin qui ha inteso 
mostrare come le diverse retoriche del lamento utilizzate da 
Stampa nelle Rime siano debitrici del modello elegiaco, ri-
preso nei suoi elementi più caratteristici che si tramandano 
per lo più invariati nelle diverse epoche storiche. La narra-
zione della propria vicenda di amore infelice si accompa-
gna al desiderio più volte espresso di creare legami sororali 
tra diverse figure femminili, unite nella sventura ma anche, 
più ampiamente, da una speciale sensibilità che permette 
loro di comprendere la forza dei sentimenti e delle passioni. 
L’appello alle donne diventa poi negli epitaffi un mezzo di 
autocelebrazione, allorché Stampa chiede di essere immor-
talata quale exemplum di assoluta fedeltà. In questo modo 
il lamento condiviso diventa uno strumento catartico e di 
riscatto da ottenere attraverso la scrittura. 





Tra poesia e retorica
Su alcuni cambiamenti stilistici e formali  
nel primo canto della “Scanderbeide”  
di Margherita Sarrocchi 

di Angelo Chiarelli 

La Scanderbeide di Margherita Sarrocchi, poetessa di origi-
ni napoletane, interlocutrice d’eccezione di Galileo Galilei, 
Giovan Battista Marino, Torquato Tasso e Alessandro Tas-
soni, costituisce senza dubbio un esempio di poema eroico 
di primo Seicento di rara raffinatezza e consapevolezza sti-
listico-retorica, fondato sulla verità storica1. 

1. I dati biografici pervenuti risultano disorganici e frammentari: sappia-
mo che nacque a Gragnano intorno al 1560, che ricevette un’ottima educazione 
(alcune fonti, le cui informazioni non sono, però, corroborate da riscontri 
oggettivi, confermano rapporti con il cardinale Guglielmo Sirleto, bibliote-
cario apostolico dal 1570, con l’erudito Rinaldo Corso e con Luca Valerio, che 
avrebbe fatto da precettore negli studi di astrologia, aritmetica e geometria), 
che si dedicò sin da giovanissima alla stesura di opere letterarie ambiziose 
(Aldo Manuzio il Giovane nelle Lettere volgari, stampate a Venezia nel 1592, 
riferisce di una sua traduzione dal greco all’italiano del poemetto Ero e Leandro 
di Museo Grammatico, mentre Alessandro Tassoni nelle Considerazioni sopra le 
Rime del Petrarca, loda un commentario petrarchesco che la poetessa avrebbe 
composto in giovane età) sfortunatamente disperse e alla scrittura lirica, e, 
infine, che morì il 29 ottobre 1617. Per una convincente ricostruzione, realiz-
zata sulla base delle fonti antiche, di repertori sette-ottocenteschi, nonché di 
documenti d’archivio inediti, rimando a M. Mandalà, «Donna dottissima […] e 



168� Angelo Chiarelli

In un’epoca ancora profondamente segnata da un diffu-
so sentimento antiottomano, per nulla smussato dagli esiti 
incerti della battaglia di Lepanto (7 ottobre 1571), alla quale 
non seguì lo sradicamento definitivo – annunciato con toni 
entusiasti dall’opinione pubblica contemporanea – della mi-
naccia turca sul Mediterraneo, Sarrocchi scelse di basare la 
sua narrazione sulla lotta di resistenza e liberazione contro 
i turchi, guidata dall’eroe albanese Giorgio Castriota, detto 
Scanderbeg – Alessandro nel poema – il defensor fidei della 
cristianità, le cui gesta, sottoposte a un processo di mitiz-
zazione favolistica da una parte della storiografia umani-
stico-rinascimentale, finirono per rappresentare l’emblema 
dello scontro della civiltà occidentale contro gli infedeli2. 
L’idea di sviluppare, in linea con gli approdi teorici degli 
scritti di poetica tassiani, una materia né troppo remota né 

d’ingegno acutissimo»: per una biografia di Margherita Sarrocchi, in «Studi sull’O-
riente cristiano», 27 (1), 2023, pp. 108-112. Sul poema eroico seicentesco cfr. G. 
Arbizzoni, Vicende e ambagi dell’epica secentesca. Qualche ricognizione tra scritti 
teorici e paratesti, in Dopo Tasso. Percorsi del poema eroico, Atti del Convegno di 
Studi, Urbino (15 e 16 giugno 2004), a cura di G.M. Faini, T. Mattioli, G. Ar-
bizzoni, Antenore, Roma-Padova 2005, pp. 21-33. 

2. Sarrocchi poté giovarsi di un solido retroterra storiografico, che contri-
buì in modo determinante all’idealizzazione edificante della figura di Scander-
beg: si pensi, per esempio, alla fortunatissima Historia de vita et gestis Scanderbegi, 
Epirotarum Principis, prima biografia in ordine cronologico sull’eroe albanese, 
composta dal canonico e umanista Marin Barleti (1460-1512), edita a Roma in-
torno al 1508, ma più volte ristampata e tradotta o al Commentario delle cose de 
Turchi, et del S. Georgio Scanderbeg, principe di Epyrro di Demetrio Franco (1443-
1525), tesoriere e segretario di Castriota o ancora ai Fatti e la vita di Scanderbeg di 
Andrea Cambini e Paolo Giovio, acclusa ai Commentari de le cose dei Turchi (Ve-
nezia, 1541). Su queste biografie cfr. G. Ghetti, Giorgio Castriota Scanderbeg nella 
storiografia, in «Shêjzat-Le Pleiadi», 12 (1-3), 1968, pp. 13-36; E. Pall, Di nuovo sulle 
biografie scanderbegiane del XVI secolo, in «Revue des Etudes Sud-Est Européenn-
es», 9, 1971, pp. 91-106 e A. Vaccaro, Lo sviluppo degli studi su Giorgio Castriota 
Scanderbeg: dalle prime biografie alla storiografia recente, in «Miscellanea di studi 
storici», 13, 2004-2005, pp. 173-248.



Tra poesia e retorica� 169

troppo recente, consentì alla poetessa di sfruttare i risvolti 
ideologici e politici delle gesta di Scanderbeg e, nello stesso 
tempo, di innestare sull’intelaiatura storica del suo poema 
una dose adeguata di elementi di fantasia: la presenza della 
storia non reprime, in altri termini, l’estro e l’afflato imma-
ginativo di Sarrocchi, ma le consente, al contrario, di rag-
giungere il giusto compromesso tra storia e invenzione, di 
preservare l’impianto eroico della propria opera, senza sca-
dere nel rischio di un resoconto fattuale e distaccato degli 
eventi3. 

Risulta utile, prima di proseguire, richiamare le vicen-
de editoriali del poema4. La Scanderbeide fu stampata per 
la prima volta a Roma per i tipi di Lepido Faci in for-
ma imperfetta (nove canti completi, X e XI riassunti, XIII 
assente e XIV privo del finale) e senza l’autorizzazione 
dell’autrice, allo scopo di evitare che l’opera potesse essere 
plagiata, come precisa il non meglio identificato «Arrota-
to Accademico Raffrontato» nella dedicatoria5. Secondo 

3. Sull’importanza di fondare il testo eroico su un’azione illustre, sulla vero-
simiglianza della narrazione e sull’esigenza di storicizzazione cfr. K.W. Hempfer, 
Letture discrepanti. La ricezione dell’Orlando furioso nel Cinquecento, trad. it. a cura 
di H. Honnacker, Franco Cosimo Panini, Modena 2004; D. Rasi, Diacronie cin-
quecentesche: «unità» e «varietà», «verità» e «finzione» nella «favola epica». Quasi un 
picciolo mondo. Tentativi di codificazione del genere epico nel Cinquecento, in Quaderni 
dell’Istituto di Filologia e Letteratura italiana dell’Università di Padova, a cura di G. 
Baldassarri, Unicopli, Milano 1982, pp. 31-56; S. Jossa, La fondazione di un genere. 
Il poema eroico tra Ariosto e Tasso, Carocci, Roma 2002, pp. 105-137 e 247-252 e G. 
Alfano, Sul concetto di verosimile nei commenti cinquecenteschi alla Poetica di Aristo-
tele, in «Filologia e critica», 26, 2001, pp. 187-209. 

4. Per la tradizione testuale del poema e per un’analisi del ruolo svolto dai 
vari personaggi coinvolti nelle vicende editoriali cfr. M. Mandalà, «Io vorrei che 
la [lingua] fusse toscana, cit., pp. 124-154.

5. «Mi è parso quantunque senza saputa di lei mandarli alla stampa [i canti 
del poema], sì perché il poema, per l’eloquenza et per l’eruditione lo merita, sì 
ancora perché ho visto et inteso che molti che l’hanno letto et sentito si sono 



170� Angelo Chiarelli

Matteo Mandalà, Sarrocchi non fu del tutto inconsapevole 
dell’operazione editoriale – forse caldeggiata da Luca Vale-
rio, che qualche mese prima aveva dato alle stampe presso 
lo stesso editore il trattato De centro gravitatis solidorum: 
lo confermerebbero, soprattutto, le annotazioni poste ri-
spettivamente alla fine del IX e del XII canto, con cui si 
informa il lettore del contenuto dei canti mancanti (chi, se 
non l’autrice, avrebbe potuto compilare queste note?), e la 
dedicatoria a Costanza Colonna, figlia di Marcantonio II 
e di Felice Orsini, molto vicini a Sarrocchi – va, tuttavia, 
notata l’assenza nel proemio delle ottave di dedica, un ele-
mento che apre nuovi interrogativi circa le reali intenzioni 
dell’autrice. 

Il poema fu riedito nel 1623, dopo la morte dell’autri-
ce, sempre a Roma, presso la tipografia di Andrea Fei, 
grazie all’impegno del poco noto Giovanni Latini, forse 
un nipote dell’autrice, in una versione in ventitré canti 
(da qui in avanti F) molto più organica dal punto di vista 
linguistico e formale rispetto a P6. La nuova edizione è 

appropiate diverse sue inventioni et concetti, et se bene dall’opera ciascheduno 
apertamente vedrà che l’inventrice di cose maggiori più facilmente ha possuto 
ritrovare et fare le minori, nondimeno ho voluto con stamparle far riuscir vana 
a questi tali quella fiducia che eglino hanno presa co ’l darsi a credere che non si 
potesse mai stimare dal mondo ingegno d’una donna essere stato di ciò inventore e 
facitore». Sull’identità dell’anonimo accademico ha formulato due ipotesi Angelo 
Borzelli (Id., Note intorno a Margherita Sarrocchi e al suo poema «La Scanderbeide», 
Artigianelli, Napoli 1935, p. 13): l’erudito propone di identificarlo o con il marito 
di Sarrocchi o con uno dei «cinque fratelli di Francesco [Birago] che nel 1616 de-
dicò le Dichiarazioni… alla Gerusalemme conquistata del Tasso a Muzio Sforza […] o 
qualcuno del ramo minore dei Birago feudatari di Ottobiano e di Mettone […]». Le 
due supposizioni sono, tuttavia, prive di riscontri oggettivi e andrebbero, perciò, 
scartate. Da qui in avanti ci si riferirà alla princeps con la sigla P. 

6. Sull’identità del giovane e sulla scelta del tipografo cfr. M. Mandala, «Io 
vorrei che la [lingua] fusse toscana, cit., pp. 144-145.



Tra poesia e retorica� 171

dedicata a Giulia d’Este (1588-1645), figlia di Cesare, duca 
di Modena e Reggio dal 1597 alla sua morte e di Virginia 
de’ Medici, figlia di Cosimo I, granduca di Toscana, un 
chiaro segnale del cambiamento delle mire encomiastiche 
della poetessa7.

Queste pagine intendono esaminare in modo analitico 
l’evoluzione retorica e il mutamento metrico e prosodico 
che alcune ottave del primo canto del poema subiscono nel 
passaggio dalla princeps alla seconda edizione. L’obiettivo 
è quello di illustrare, in primis, le dinamiche del processo 
di riorientamento stilistico, cui Sarrocchi sottopone la sua 
opera, attraverso un confronto testuale sistematico di al-
cuni luoghi chiave che presentano, a fronte del processo di 
riscrittura, differenze più marcate sul piano dell’elocutio e 
della dispositio; quindi di chiarire la funzione delle varia-
zioni retoriche e formali sul complessivo assetto concet-
tuale del canto. 

7. Va segnalata, infine, l’esistenza di un manoscritto (Torino, Biblioteca 
Nazionale Universitaria, N.V.32), descritto nella scheda n. 1777 del catalogo 
Inventari dei manoscritti delle biblioteche d’Italia di Giuseppe Mazzantini: del 
codice, gravemente danneggiato, al pari di altri documenti del fondo mano-
scritto della suddetta biblioteca torinese, dall’incendio verificatosi tra il 25-26 
gennaio, restano oggi solo alcuni frammenti, che rivestono un limitato valore 
filologico cfr. G. Mazzatinti, Inventari dei manoscritti delle biblioteche d’Italia, a 
cura di A. Sorbelli, vol. 28, L.S. Olschki, Firenze 1922, p. 175. Il manoscritto 
fu segnalato per la prima volta nel 1749 dal padovano Giuseppe Luca Pasini 
(1687-1770), il quale riportò la segnatura «CLXII. k, I. 92» cfr. G. Pasini, Codices 
manuscripti Bibliothecæ Regii taurinensis Athenæi per linguas digesti […], ex Typo-
graphia regia, Torino 1749, pp. 451-452. La notizia fu confermata molti anni 
dopo dal filologo Tommaso Vallauri (1805-1897) che descrisse il codice e ne 
trascrisse due ottave da lui ritenute particolarmente eleganti, fornendo, però, 
una segnatura differente da quella indicata da Pasini («codice cartaceo della 
Biblioteca della R. Università di Torino, di fogli 30, del secolo XVII, segnato 
V, 18» cfr. T. Vallauri, Storia della poesia in Piemonte, vol. II, Tipografia Chirio e 
Mina, Torino 1841, pp. 400-401.



172� Angelo Chiarelli

Un confronto tra le due edizioni rivela in primo luogo 
una diversa distribuzione del materiale narrativo: 

P F Ottave di P cassate in F: I, 13; I, 18; I, 45-46; II, 8; II, 
10-12. 

I, 1

I, 2-12

I, 14-23

I, 24

I, 25-31

I, 32-44

I, 47-64

I, 65-72

I, 83-91

I, 1

I, 21-31

I, 32-40

I, 42

I, 44-51

I, 53-65

I, 66-84

I, 86-93

II, 1-9

Ottave aggiunte in F: I, 8-20; I, 41; I, 43; I, 52, I, 72; I, 
85, II, 10-12

Mi pare utile muovere dall’analisi del proemio, luogo in 
cui, generalmente, si definiscono le coordinate poetiche 
dell’opera e da cui si evincono le intenzioni dell’autore, il 
rapporto con la tradizione e gli elementi di innovazione8. Il 
proemio della Scanderbeide – in controtendenza rispetto alla 

8. Nella trascrizione dei testi si è optato per un moderato ammodernamen-
to. Di seguito i criteri adottati: ho distinto u da v; ho espunto l’h etimologica e 
paretimologica in tutte le sue occorrenze; ho ammodernato i nessi latineggianti 
-ti, -ss, -tt e dv; ho ricondotto alle abitudini odierne anche le grafie ch’havria, 
ch’huom, ch’hor etc.; ho adeguato l’uso delle maiuscole, degli accenti e degli apo-
strofi alla norma linguistica odierna; ho registrato le oscillazioni; ho conservato 
la i diacritica nella forma ogniuno/ogniun, ho impiegato la d eufonica in luogo di 



Tra poesia e retorica� 173

formula incipitaria virgiliana, ripresa variamente nella tradi-
zione epica post-ariostesca e dallo stesso Tasso nella Liberata, 
in cui il poeta enuncia in prima persona protasi, argomento 
e dedica – aderisce, in entrambe le edizioni, alla linea mino-
ritaria omerizzante, una scelta che consente di adombrare il 
ruolo dell’autrice e di dar voce direttamente alla Musa: 

Canta Musa la guerra onde sofferse
tanti e sì gravi affanni il re d’Epiro, 
allor che ’l Sole eterno il dì gl’aperse, 
di doppia notte l’ombre a lui spariro. 
Di tanti corpi il pian si ricoperse, 
tante alme al Ciel, tante a l’Inferno giro, 
restando co ’l grand’oste a Croia vinto
il tracio imperator dal duolo estinto.
(P, c. 1r).

*

Canta Musa il valore onde sofferse
e oprò tanto il forte re d’Epiro,
contra cui genti arabe e scite e perse,
a Croia il turco imperator seguiro.
Di morti il monte e ’l pian si ricoperse,
gonfi di sangue i fiumi al mar se ne ’n giro,
co ’l Barbaro Ottoman, sue squadre uccise
furo dal re, cui il Ciel benigno arrise.
(F, c. 1).

et, ho sciolto tacitamente abbreviazioni, titulus e note tironiane e ho provveduto 
a risolvere, senza alcuna segnalazione, le occasionali irregolarità nella spaziatura. 



174� Angelo Chiarelli

Saltano subito all’occhio vistose riprese tassiane: il v. 2 ri-
echeggia, infatti, Liberata, I, 1, 3 («Molto egli oprò co ’l senno 
e con la mano»); al v. 3 la composizione dello schieramento 
nemico («genti arabe e scite e perse») richiama il sintagma 
«popol misto» (Liberata, I, 1, 6); infine il secondo emistichio 
del distico finale («il Ciel benigno arrise») rievoca «il Ciel 
gli diè favore» (Liberata, I, 1, 7)9. La variante più significati-
va sul piano ideologico e narrativo è, tuttavia, «valore» che 
sostituisce il lessema «guerra» impiegato nella princeps, una 
chiara spia dell’impronta edificante che si intende conferire 
al testo: l’esigenza di storicizzazione e l’interesse per la rap-
presentazione tecnicistica del conflitto, largamente presenti 
nella produzione epico-eroica nel medio e tardo Cinque-
cento, cedono il passo alla messa a fuoco del profilo morale 
dell’eroe eponimo, la cui integrità può essere agevolmente 
interpretata come espressione dello spirito di crociata con-
tro il «Barbaro Ottoman», variante seriore del più generico 
«tracio imperator» da cui traspare con efficacia il sentimen-
to anti-turco10. 

9. Come è stato osservato il verso tassiano «Molto egli oprò co ’l senno e con 
la mano» risente della memoria di Inferno, XVI, 39 («fece col senno assai e con 
la spada»), nonché di un passo delle Metamorfosi (XIII, 205-2006) di Ovidio che 
potrebbe costituire una fonte comune («longo referre mora est, quae consilioque 
manuque / utiliter feci spatiosi tempore belli»). Sulla questione cfr. A. Villa, 
«Molto egli oprò co ’l senno e con la mano». Esempi di ricontestualizzazioni dantesche 
nella “Gerusalemme Liberata”, in «Lettere italiane», 51 (1), 1999, pp. 27-51. La ri-
presa operata da Sarrocchi non sembra, tuttavia, risentire di questa fitta rete di 
richiami intertestuali: il riferimento riguarda, infatti, solo il primo emistichio 
del verso del I canto del poema gerosolimitano. 

10. Nella seconda metà del Cinquecento, si assiste, come è noto, a una rifor-
mulazione tipologica della guerra d’età medievale, condizionata dalla cosiddetta 
“rivoluzione militare” e dalla straordinaria fioritura della trattatistica milita-
re coeva, che trova riscontro anche nella produzione eroica. Sulla rivoluzione 
militare e sulla fortuna della trattatistica militare cinquecentesca cfr. almeno 



Tra poesia e retorica� 175

Tali intenti ideologici sono rimarcati, sul piano più pro-
priamente stilistico e formale, dall’utilizzo di alcuni accor-
gimenti retorici che comportano una maggiore complessità 
delle strutture sintattiche: l’inarcatura marcata del v. 2 del-
la princeps («sofferse / tanti e sì gravi affanni») è sostituita 
da una più articolata dittologia in enjambement «sofferse / e 
oprò», attraverso cui si intende isolare due verbi chiave su 
cui poggia l’intelaiatura concettuale dell’ottava (la sofferen-
za e la tenacia sono le sole peculiarità capaci di garantire 
il successo dell’impresa); la costruzione anastrofica, invero 
piuttosto lineare, al v. 5 («Di tanti corpi il pian si ricoperse») 
è rimpiazzata, nell’edizione definitiva, da un ben più audace 
iperbato («Di morti il monte e ’l pian si ricoperse»), con 
allitterazione di /m/ e /t/, suoni della gravitas, a cui segue l’a-
dynaton «gonfi di sangue i fiumi al mar se ne ’n giro» che, nel 
suo eccesso amplificante, rende conto dell’enorme perdita di 
vite umane in guerra11.

In F, a differenza della princeps, priva, come si è avuto 
modo di anticipare, delle tradizionali ottave di dedica, la 
protasi è immediatamente seguita da una ricercata celebra-

A.A. Settia, Il riflesso ossidionale. Rapine, assedi, battaglie. La guerra nel Medioevo, 
Laterza, Roma-Bari 2003, pp. 77-182; M. Pretalli, L’Arte della guerra di Machiavelli 
e la letteratura militare del Cinquecento, in «Nuova Antologia Militare», 1 (3), 2020, 
11-92. Sulla presenza della guerra nella produzione eroica cinquecentesca cfr. G. 
Baldassarri, Il Sonno di Zeus. Sperimentazione narrativa del poema rinascimentale e 
tradizione omerica, Bulzoni, Roma 1982, pp. 43-58 e P. Luparia, L’arte della guer-
ra nell’“Italia liberata da’ Gotthi”. Allestimento dell’esercito, in Guerre combattute e 
guerre raccontate tra Medioevo ed età moderna, ACAS, La Morra 2018, pp. 84-126, 
che si sofferma soprattutto sulle innovazioni tecniche introdotte da Trissino 
nel catalogo omerico dei guerrieri, ma che propone un’analisi circostanziata del 
fenomeno, con puntuali riferimenti anche ad altri poemi coevi.

11. L’espressione potrebbe essere modellata su due versi dei Punica («ripas 
fluuiorum exire Latino / sanguine fas fuerit», VI, 603-604) di Silio Italico.



176� Angelo Chiarelli

zione della nuova dedicataria, su cui è interessante soffer-
marsi. Sarrocchi chiede a Giulia, eccezionalmente dotata di 
ogni virtù («le virtù, che perfetta altra disgiunte / far pon-
no, ammira il mondo in lei congiunte») di alleviare il peso 
(«salma») dell’ambizioso compito che si è prefissata («[…] 
aprire al mondo sì famose imprese»): una dichiarazione 
che, spogliata dagli evidenti intenti celebrativi, richiama il 
ruolo della nobildonna – personaggio di primo piano nella 
vita politica dell’epoca – nella pubblicazione dell’opera che 
avrebbe potuto favorire a fronte della sua grande disponibi-
lità finanziaria, assicurata non solo dall’ingente patrimonio 
familiare, ma anche da un fondo personale donatole dallo 
zio Alessandro (1568-1624), figura di rilievo della Curia ro-
mana e grande amante della musica, della cultura e, lato sen-
su, dell’arte12. 

La poetessa preconizza il destino luminoso di Giulia, de-
stinata a reggere – accanto ad uno sposo che potrà godere, 
«felice e fortunato», di così tante virtù («a cui goder tante 
eccellenze in sorte») e che potrà riposare nel suo «pudico 
seno» – i popoli italiani, «paghi e lieti» di essere guidati da 
«sì felici scorte», giunte a un grado di perfezione tale da su-
perare la stessa Minerva, dea della saggezza, delle arti e delle 
virtù eroiche. Lo stesso tono elogiativo presenta l’ottava con 
cui si chiude la dedica: a Giulia, «donna magnanima e genti-
le», la poetessa chiede di accogliere e favorire – il sintagma 
«aquila bianca» è un chiaro riferimento all’impresa ufficiale 
degli Este, l’aquila bianca in campo azzurro – la sua «Musa 

12. Sulla questione cfr. G. Martinelli Braglia, Un ritrovato dipinto di Sante Pe-
randa: Il ritratto di Giulia D’Este del 1621 nella Fototeca “Federico Zeri”, in «Memorie 
Scientifiche, Giuridiche, Letterarie», 9 (2), 2018, pp. 94-96 e Mandala, «Io vorrei 
che la [lingua] fusse toscana, cit., p. 146. 



Tra poesia e retorica� 177

umile», un topos modestiæ, attraverso il quale l’autrice allude 
per la prima volta a sé stessa13. 

Una novità sostanziale dell’assetto narrativo è costitu-
ita dalla sequenza che in F (21-31) segue immediatamente 
le ottave di dedica: se nella princeps la protasi è seguita dal 
racconto dell’assedio di Belgrado (Berat) e dalle motivazioni 
che hanno spinto Alessandro a convertirsi al cristianesimo 
e, dunque, a ribellarsi al sultano Amuratte, F propone una 
giuntura in cui si descrive il viaggio in mare di Suarte, consi-
gliere di Alessandro, al quale è affidato il compito di recarsi 
a Napoli, presso la corte di Alfonso I d’Aragona, allo scopo 
di informarlo della ribellione che Scanderbeg intende in-
traprendere («Al re partenopeo, d’amore antico / avinto al 
genitor, pria messo invia, / che rappresenti a lui, ch’essergli 
amico / egli non men del padre ama e desia, / come è di 
man del barbaro inimico / fuora or tornato a Dio verace fia, 
/ e diagli di qualunque evento occorso / contezza e pron-
to il renda al suo soccorso» I, 7). L’itinerario marittimo di 
Suarte, esempio di vir bonus dicendi peritus («Appo sé fra’ più 
degni era Suarte, / sì d’eloquenza naturale ornato,/ ch’a lui 
più d’un restò dott’in quell’arte / spesso secondo e in favellar 
men grato» I, 1-4), conferisce maggiore verosimiglianza al 
racconto: si menzionano, infatti, la città di Croia, odierna 
Kruja, Lezha («Lisano»), Capo Rodoni («Redon»), promon-
torio roccioso a nord di Durazzo, Bari, Benevento, Brindisi 

13. Per l’espressione proverbiale «il Sol, così quando dal Battro al Tile / av-
vien ch’al corso i suoi corsier rivolga / luogo, benché sia umil, non sdegna mai 
/ d’illuminar co’ luminosi rai», utilizzata per indicare “da un capo all’altro del 
mondo”, “dall’oriente all’occidente” (Il Battro è un fiume della Battriana, odierna 
Afghanistan; Tile o Tule, remota isola nordica, verosimilmente l’Islanda) cfr., 
per esempio, Petrarca, Canzoniere, CXLVI, 10, Tasso, Liberata, VII, 69, 4 e Gaspa-
ra Stampa, Rime, CCXC, 13.



178� Angelo Chiarelli

e il territorio dell’antica Daunia. La descriptio loci rinvia in 
alcuni casi a note fonti classiche: Ruvo di Puglia («Ruo») ri-
chiama, per esempio, l’Iter Brundisinum (Satire, I, V) compiu-
to da Virgilio e Orazio («l’epico il grande e ’l lirico latino» I, 
13, 6), mentre il fiume Ofanto («Lofante»), lungo il corso del 
quale si combatté la battaglia di Canne (216 a.C.), richiama i 
Punica di Silio Italico. Questa nuova sequenza incide anche 
sulle scelte narrative: se, infatti, nella princeps la narrazio-
ne dell’assedio di Belgrado è affidata al resoconto in medias 
res della poetessa, in F (21 ss.) gli eventi sono richiamati dal 
lungo racconto retrospettivo di Suarte, modellato su quello 
dell’Enea virgiliano (Eneide, III, 716 ss.). La storia dell’inna-
moramento di Alessandro è, dunque, spostata all’interno di 
questo racconto di secondo grado e, rispetto alla redazione 
originaria, presenta delle differenze sulle quali è utile soffer-
marsi. Protagonista dell’episodio è Dori, senhal sotto cui si 
adombra Andronica Arianiti, detta Donica (nome attribu-
ito al personaggio nella princeps), futura moglie di Scander-
beg e figlia di Arnite, il generale albanese Giorgio Arianiti 
Topia Comneno (1383-1462), che abbandonò il genero dopo 
la sconfitta subìta nella battaglia di Berat (1450), preferendo 
allearsi con la Repubblica di Venezia. 

La giovane donna è vittima delle macchinazioni del Sul-
tano, invaghitosi, secondo il consolidato topos provenzale 
dell’amor de lonh, della fama della sua bellezza. Bramoso di 
soddisfare i suoi desideri lascivi, il sovrano ordina a Lagnete, 
uomo avido e spregiudicato, «sol’à l’ozio, a la gola, al lusso 
nato», di rapire la fanciulla, ma il piano fallisce e il turco, 
catturato dagli uomini di Alessandro, nel tentativo di giu-
stificare le proprie azioni turpi, cerca di far ricadere la colpa 
su Dori, accusandola di essersi spontaneamente proposta 



Tra poesia e retorica� 179

come consorte del Sultano. Dori ricuserà, tuttavia, con stra-
ordinaria fermezza d’animo ogni accusa, incantando Ales-
sandro con il suo fascino, la sua eloquenza, il suo coraggio e 
il suo senso di giustizia. 

L’episodio riveste una notevole importanza sul versante 
narrativo: la storia della fanciulla e del tentato stupro14 co-
stituisce il motore psicologico dell’azione, il motivo scate-
nante della conversione religiosa dell’eroe eponimo, il quale, 
in virtù del suo irreprensibile senso di giustizia, non può 
restare indifferente di fronte a un atto di inaudita violenza, 
commesso contro una fanciulla che assurge a simbolo di pu-
rezza e innocenza, la cui violazione rivela la distanza morale 
tra cristiani e infedeli: i primi dotati delle tipiche virtù mo-
rali e civili (prudenza, giustizia, fortezza, temperanza, libe-
ralità etc.), i secondi esempi di fallacia, lussuria e crudeltà. 

In questa sede vorrei soffermarmi, soprattutto, sulla ri-
presa del modulo della descriptio puellae (28-30), topos clas-
sico, variamente rimodulato in epoca umanistico rinasci-
mentale15. Sarrocchi aderisce allo schema del canone “lungo” 
della bellezza muliebre, contrapposto, nella ormai classica 
distinzione proposta da Giovanni Pozzi, a quello “breve”, al-
tamente codificato nell’impiego delle parti anatomiche (ca-

14. Quest’aspetto è stato recentemente analizzato in S. Lorenzetti, Note per 
una rappresentazione dello stupro nel Seicento: il caso di Margherita Sarrocchi e Mar-
gherita Costa, in «Il capitale culturale», 19, 2025, pp. 79-100, vd. in partic. pp. 
84-86. 

15. Sul topos della descriptio puellae cfr. A.M. Colby, The Portrait in Twelfth-Cen-
tury French Literature: an Example of the Stylistic Originality of Chrétien de Troyes, 
Droz, Genève 1965; A. Moroldo, Le portrait dans la poesie lyrique de langue d’oc, 
d’oïl et de si, au XII et XIII siècles, in «Cahiers de Civilisation Medievale», 16 (2), 
pp. 147-167 e M. De Las Nieves Muniz, La «descriptio puellae» nel Rinascimento. 
Percorsi del topos fra Italia e Spagna con un’appendice sul locus amoenus, Cesati, 
Firenze 2018.



180� Angelo Chiarelli

pelli, occhi, guance, bocca), nella gamma cromatica (giallo, 
rosso e bianco) e nella riduzione dei figuranti metaforici16. 
La scelta le consente, sulla falsariga di comprovati modelli17, 
di esibire una più ampia gradazione di effetti luministici e 
coloristici e di misurarsi con ibridazioni concettuali e inter-
ferenze sensoriali più audaci. 

Il ritratto di Dori, in linea con l’ideale della kalokagathia, 
istituisce sin dalle prime battute della versione definitiva 
del poema («[…]ornata / era d’ogni virtù, ma vaga e bella, sì 
che ne resta ogn’altra bella a dietro, / come a terso adamante 
ignobil vetro») una convergenza tra bellezza fisica e virtù, 
attraverso cui si rievoca l’importante motivo umanistico-ri-
nascimentale della connessione sincretistica tra le varie vir-
tù18 (ogni virtù è interdipendente dall’altra), sul quale la po-
etessa aveva indugiato anche nella dedica proemiale a Giulia 
d’Este («le virtù, che perfetta altra disgiunte / far ponno, 
ammira il mondo in lei congiunte»): la notazione le permet-
te di superare la tradizionale concezione aristotelica, ripresa 
anche da Tasso nel Discorso della virtù femminile e donnesca, 
secondo cui la donna, priva delle virtù civili proprie dell’uo-
mo, avrebbe potuto aspirare solo al raggiungimento delle 
virtù domestiche quali il silenzio, la parsimonia e la pudi-
cizia. Segue l’esaltazione delle altre parti anatomiche, spesso 
accentuata dall’uso di metafore: i capelli biondi comparati 
all’oro, le guance rapportate al «vermiglio» delle rose e al 

16. Sulla questione cfr. G. Pozzi, Il ritratto della donna nella poesia di inizio 
Cinquecento e la pittura di Giorgione, in «Lettere italiane», 21, 1979, pp. 1-30.

17. Basti pensare al ritratto di Emilia nel Teseida (XII, 53-63) di Boccaccio, di 
Antea (XV, 99-104) nel Morgante di Pulci, di Simonetta nelle Stanze (I, 42-26) di 
Poliziano, di Alcina (VII, 10-15) e Olimpia (XI, 65-69) nel Furioso di Ariosto e di 
Armida (IV, 29-32) nella Liberata di Tasso. 

18. In merito cfr. Tommaso, Summa Theologiae, Ia-IIae, q. 65, a. 1. 



Tra poesia e retorica� 181

«candor» delle brine, la fronte, la bocca, il collo rispettiva-
mente accostati al diamante, al rubino e all’avorio, e, infine, 
i piedi, le mani e le braccia che «voce non può lodar che 
mortal suona». 

Queste ottave subiscono nel processo di riscrittura varia-
zioni rilevanti. Vediamo da vicino il percorso delle varianti 
(per praticità attribuisco un numero progressivo alle ottave 
che presentano una diversa collocazione nelle due edizioni): 

1
Ben da le vene più riposte e fine, 
ch’in sen la terra chiuda, l’oro tolse
Natura per formarle il biondo crine, 
ch’Amor ridusse in fila e ’n cresp’avvolse. 
E stillando dal ciel candide brine,
la più bell’alba in oriente colse
d’ambe le gote le vermiglie rose, 
cui dure spine a guardia onestà pose. 
2
La tersa fronte un bel diamante pare, 
ch’i pudichi del cor pensier rivela: 
vincono di splendor le luci chiare
il Sole, allor che nulla nube il vela. 
Rubin più fini e perle unqua più care, 
ne le radici sue Mandro non cela, 
né in conca sua la Taprobanic’onda, 
di quelle onde la bocca orna e circonda. 
3
Latte è la gola, il collo avorio schietto, 
ch’indora in vagh’anella il crin lucente, 
neve le mamme de l’acerbo petto, 



182� Angelo Chiarelli

sovra i gioghi de l’alpi allor cadente.
Par ch’Amor prenda d’avventar diletto
da la neve gelata il foco ardente. 
I piè, le man, le braccia e la persona, 
voce non può lodar che mortal suona.
(P, I, 9-11)

*

1
Ben da le vene più riposte e fine,
ch’abbia la terra entro al suo grembo, tolse
l’oro per farle Amor il biondo crine, 
che, poi ridotto in fila, in crespe accolse.
Elette rose e preziose brine, 
a colorir le belle guancie colse, 
e ben dirai splender in lor l’istesso
candor celeste al bel vermiglio impresso. 
2
La tersa fronte un bel diamante appare, 
ch’i pudichi pensier del cor rivela, 
vincono di splendor le luci chiare 
il Sole, allor che nulla nube il vela.
Rubin più fini e perle unqua più care,
ne le radici sue monte non cela, 
né in conca oriental nutrisce Aurora
di quelle onde la bocca orna e colora.
3
Latte è la gola, il collo avorio schietto, 
ch’orna, errando in anella il crin lucente. 
Neve le poma de l’acerbo petto, 



Tra poesia e retorica� 183

sovra i gioghi de l’Alpi allor cadente. 
Da più gelata neve, Amor diletto
Prender sembra aventar foco più ardente: 
i piè, le man, le braccia e la persona, 
voce non può lodar che mortal suona. 
(F, I, 28-30)

In 1, 2-4 i capelli della donna, rapportati al comparante 
tradizionale «oro», nella princeps sono plasmati dalla Natu-
ra, per poi essere modellati in «fila e ’n cresp[e]» da Amore, 
una suddivisione di ruoli rimossa nell’edizione definitiva, 
che tradisce la forma erronea «accolse», da emendare, sulla 
base della lezione della prima edizione, in «avvolse». Nella 
princeps la parte anatomica «gote» (1,6), collocata in posi-
zione marginale, non è interessata, complice l’indefinitezza 
sintattica del gerundio («stillando»), da nessun tipo di no-
tazione cromatica e luministica: il bianco e il rosso, colori 
topici, sono strettamente connessi ai due comparanti («can-
dide brine» e «vermiglie rose») dislocati a fine verso, e limi-
tano di fatto la capacità plastica della versificazione. Nell’e-
dizione definitiva, invece, i comparanti sono spostati nella 
medesima posizione («elette rose e preziose brine»), mentre 
i riferimenti cromatici al bianco e al rosso chiudono il se-
condo distico dell’ottava con il sintagma «bel vermiglio», di 
tassiana memoria («De le fiorite guance il bel vermiglio / 
ov’è fuggito? ov’è il seren del ciglio?», Tasso, Liberata, XIX, 
106, 7-8), collocato in seconda sede. 

Interessante anche la presenza nella princeps (2, 6-8) di 
due indicazioni geografiche, desunte dalla Geografia di Clau-
dio Tolomeo: il Mandro, monte della Libia e il Taprobane, 
nome con cui gli antichi greci conoscevano l’isola di Sri Lan-



184� Angelo Chiarelli

ka. I due luoghi qui nominati sono espunti nell’edizione del 
1623, nella quale troviamo «conca oriental nutrisce Aurora»: 
un riferimento solo apparentemente generico, che rimanda 
in realtà all’antica credenza risalente a Plinio (Naturalis histo-
ria, IX, 35), ripresa anche dai naturalisti medievali, secondo 
cui le perle sarebbero nate dall’influsso benefico dell’Aurora.

Le considerazioni fin qui svolte, circoscritte a piccole 
porzioni del primo canto della Scanderbeide, non offrono un 
quadro esaustivo delle scelte poetiche e degli accorgimenti 
stilistici e retorici adottati da Sarrocchi nel resto del poema. 
Risulta, tuttavia, evidente l’intento di operare un raffina-
mento stilistico dell’opera attraverso un complesso processo 
di riorientamento ideologico del racconto e di complicazio-
ne retorica della partitura sintattica, a cui sembra puntare la 
revisione del poema attuata nell’edizione del 1623. 

L’esito più evidente di questo procedimento è senza dub-
bio un progressivo adeguamento allo stile magnifico, teo-
rizzato da Tasso prima nei giovanili Discorsi dell’arte poetica, 
quindi nei Discorsi del poema eroico, al quale Sarrocchi inten-
de avvicinarsi grazie all’adozione di un’intonazione melo-
dica solenne, attraversata da un andamento ritmico grave, 
da una disposizione sintattica articolata e da un’elocuzione 
ornata, costellata da cultismi, latinismi, forestierismi e altre 
forme linguistiche inusitate. 

I mutamenti operati sul piano dell’elocutio e della dispo-
sitio, l’accentuazione metaforica e le variazioni prosodiche 
conferiscono una fisionomia più solenne all’impalcatura 
ideologica del poema, che si fa portatore di un messaggio 
morale, politico e civile ben preciso: il rinnovamento dello 
spirito di crociata anti-ottomana. In tal senso, la seconda 
parte di questo studio si è soffermata sulla funzione narra-



Tra poesia e retorica� 185

tiva dell’episodio della tentata violenza di Dori, sul valore 
paradigmatico del suo ritratto, in cui convergono, in linea 
con l’ideale della kalokagathia, bellezza fisica, virtù morali e 
civili, un tentativo di rottura rispetto alle tradizionali con-
cezioni aristoteliche e alla linea misogina della trattatistica 
rinascimentale. 

La bellezza di Dori, unitamente alla sua fermezza d’ani-
mo, alla pudicizia e al coraggio, costituisce, come ho preci-
sato, il motore psicologico dell’azione, risvegliando nell’eroe 
eponimo il suo senso di giustizia, la sua pietas, che innesca 
di fatto la volontà di conversione al Cristianesimo e, pa-
rallelamente, il desiderio di rivalsa contro la dominazione 
degli infedeli. La ripresa del topos classico, quindi umani-
stico-rinascimentale, della descriptio puellae (28-30), dunque, 
non è meramente esornativa, ma concorre a delineare con 
maggiore efficacia le qualità fisiche e morali della donna, 
responsabili della metamorfosi dell’eroe: un’accentuazione 
parossistica ancora più marcata dalla meticolosa e raffinata 
revisione stilistico e retorica a cui l’autrice sottopone l’origi-
naria redazione del poema. 





«Come ne’ teatri»
La retorica nelle “Rime” di Isabella Andreini 

di Matteo Bosisio

1. Per iniziare: i sonetti di corrispondenza 

L’attrice Isabella Andreini (1562-1604) è nota anche per la 
produzione poetica1. Tra le sue pubblicazioni non manca un 
libro di Rime: la princeps risale al 1601 (Milano, Bordoni-Lo-
carni), mentre una stampa parigina è del 1603. Nel 1605 esce 
un’edizione postuma in due tomi con l’aggiunta di 18 madri-
gali e 105 sonetti (quasi tutti di corrispondenza). Tra questi 
ultimi componimenti spicca un sonetto inviato alla poetessa 
dal letterato e uomo di teatro Angelo Ingegneri con la suc-
cessiva risposta:

In ischietto vestir vera bellezza
meglio riluce e in verde prato erboso, 
talor vie più che in bel giardino ombroso, 

1. Cfr. S. Mazzoni, La vita di Isabella, in «Culture teatrali», 10, 2004, pp. 85-
105; C. Grazioli, La vita, l’arte, il mito: un’introduzione alla figura di Isabella Canali 
Andreini, in Isabella Andreini. Una letterata in scena, a cura di C. Manfio, Il Poli-
grafo, Padova 2014, pp. 9-24.



188� Matteo Bosisio

di natura il valor s’ama e s’apprezza.

Così, bench’abbia il favellar vaghezza, 
quand’egli è di color ricco e pomposo,
più chiaro splende un artificio ascoso,
se pura il copre e semplice dolcezza.

Donna, ch’or tutta bella, or tutta ornata, 
or l’uno e l’altro i più contrari affetti 
con istupor altrui sempre imitate, 

di par ne gite ognor chiara e lodata
più forte, alorché i bei soavi detti 
con minor arte o men palese usate.

*

Un bel sembiante in abito negletto 
sua grazia perde; ai risguardanti è grato 
viepiù colto giardin, che verde prato. 
L’abborre sol chi sprezza almo diletto. 

Cosi più degno è pellegrin concetto, 
quand’altri di bei detti il rende ornato. 
Ciò non tocca al mio dir, cui fu negato 
quel che in te sol risplende, Angel perfetto.

Arte non ho per ricoprir con l’arte 
mio stil, che in tutto di dolcezza privo 
loda non merta di celeste canto. 



«Come ne’ teatri»� 189

Deh, saggio tu, se di lodarmi a schivo 
non hai, del vero dir pria dammi parte
e confuso non fia col biasmo il vanto.2

Ingegneri non cela le sue critiche verso l’eccessiva arti-
ficiosità delle poesie di Andreini: le metafore del vestito 
e del prato conferiscono concretezza ai rilievi, che si fon-
dano sul doppio principio aristotelico del giusto mezzo e 
dell’arte come imitazione della natura. L’antitesi tra «ricco 
e pomposo» e «pura […] e semplice dolcezza», che ricorda 
il contrasto affettazione / sprezzatura del Cortegiano, in-
troduce il consiglio finale: avvalersi di «minor arte» – ri-
spetto all’ostentazione della parola «ornata», volta all’«i-
stupor» – consente al pubblico di fruire di rime armoniose 
(«bei soavi detti»).

Nella replica la poetessa si serve di alcuni termini pre-
senti nel sonetto di Ingegneri, quali «prato», «giardino», 
«detti», «arte», «bello», e in più sceglie un rimante in co-
mune («ornato»)3; anche i complementi e la sintassi dei due 
sonetti sono analoghi nelle quartine. Andreini intende sì 
competere con il corrispondente e utilizzare le sue stesse pa-
role, ma allo scopo di descrivere una realtà diversa, in cui il 
primato spetta al «diletto»4. La poetessa, nelle terzine in cui 
critica strategicamente le proprie qualità letterarie, palesa 
un’ironia sottile. Ingegneri è definito «perfetto»5, giacché sa 

2. I. Andreini, Rime, II, Bordoni-Locarni, Milano 1605, pp. 74-75.
3. Il vocabolo è centrale nel lessico letterario di fine secolo. Cfr. T. Tasso, Di-

scorsi dell’arte poetica, in Id., Prose, a cura di E. Mazzali, Ricciardi, Milano-Napoli 
1959, p. 395: «lo stile del lirico poi […] molto più deve essere fiorito ed ornato».

4. Ivi, p. 385: «essendo il fine della poesia il diletto, quelle poesie sono più 
eccellenti che meglio questo fine conseguiscono».

5. Andreini impiega un altro termine tecnico. Cfr. T. Tasso, Le Lettere, I, a 



190� Matteo Bosisio

impiegare l’«arte» e non disdegna affatto quelle soluzioni 
raffinate, che invece biasima nel suo sonetto: le numerose 
figure retoriche che punteggiano In ischietto vestir – si pensi 
alle inarcature (vv. 1-2 e 6-7), alle dittologie («s’ama e s’ap-
prezza», «ricco e pomposo»), alle anastrofi (vv. 4, 8, 11), ai 
parallelismi (vv. 9, 12 e 14), alle metafore (vv. 1-4), alle antite-
si (vv. 5 e 8), alle epanalessi (v. 9) – invalidano gli appunti di 
Ingegneri, mettendo in luce le contraddizioni e la strumen-
talità dei suoi assunti.

L’arguzia e l’attenzione per il dato formale contrassegna-
no spesso i testi di corrispondenza di Andreini6. Prendiamo 
in esame il sonetto CLXXVI della prima raccolta del 1601, 
che risponde al poeta Gherardo Borgogni7:

Apollo, questa, il cui valor cotanto
ammiri e ave per teatro e scena
Italia e ’l mondo e d’eloquenza piena
e de’ socchi e coturni illustre vanto,

or con l’eburneo plettro ed or col canto
teco s’agguaglia e qual del ciel sirena
move gli accenti con sì dolce vena,
ch’altri col carme non poggiò mai tanto.

Siale tu dunque degno padre ed ella

cura di C. Guasti, Le Monnier, Firenze 1852, n. 39, pp. 99-101: «il poeta ama il 
perfettissimo: dunque il non perfetto non è lecito».

6. La poetessa si ispira ai sonetti responsivi di Tasso: cfr. A. Di Benedetto, 
Con e intorno a Torquato Tasso, Liguori, Napoli 1996, pp. 89-96.

7. La didascalia del sonetto di Andreini definisce Borgogni «l’Errante acca-
demico inquieto di Milano». L’Accademia è fondata nel 1594, terminus post quem 
di scrittura.



«Come ne’ teatri»� 191

a te sia figlia e quelle carte e ’l nome
sien d’alto grido un immortal tesoro.

Vada co’ lustri a par l’alma Isabella
e le fia fregio a l’onorate chiome
de la tua Dafne il sempre verde alloro.

*

Se tu, che qui tra noi splendi cotanto,
spieghi un de’ raggi tuoi su questa scena,
allor sarò di sì gran luce piena,
ch’oscurerò d’ogn’altra il pregio e ’l vanto.

Ben sarà tua mercé, tale il mio canto,
ch’altri mi crederà del ciel sirena.
Né rosignol, né rio d’alpestre vena
al canto, al mormorio fu grato tanto.

Dirassi poi: «quei le diè lume ed ella
innalzò per virtù tant’alto il nome,
ch’ora dispregia ogni mortal tesoro.

Così, ad onta di Morte, andrà Isabella
al ciel poggiando e le neglette chiome
avran fors’anco a vil palma ed alloro».8

8. Da qui in poi citiamo da: I. Andreini, Rime, a cura di N. Soglia, Edisud, 
Salerno 2015. L’edizione è fortemente conservativa: pertanto si interviene sulla 
punteggiatura, si regolarizza l’uso delle lettere minuscole e maiuscole e si ridu-
cono le forme latineggianti.



192� Matteo Bosisio

Andreini ripropone le parole rima di Borgogni all’inter-
no di una prova virtuosistica9. Inoltre la scrittrice ignora 
l’interlocutore, che non viene mai nominato10: infatti il “tu” 
cui si riferisce in apertura è Apollo e non il poeta. Il distac-
co che si vuole mantenere risulta efficace: l’atteggiamento 
di freddezza si oppone ai toni cerimoniosi dei sonetti re-
sponsivi del tempo11. Come in Un bel sembiante, replicare lo 
stile del corrispondente non porta a riproporre meccanica-
mente le sue idee. Andreini, a differenza del sonetto ironico 
inviato a Ingegneri, non fa leva su alcun topos di modestia, 
anzi rivendica a più riprese il proprio valore e il desiderio di 
gloria; sicché il tema della fama poetica si collega alla qua-
lità retorica dei testi e alla «scena», luogo imprescindibile 
nell’immaginario della poetessa.

2. Dalle scene alla lirica

La densità retorica delle poesie e i temi della gloria e del 
palcoscenico sono una presenza costante nelle Rime, tanto 
da affiorare in sinergia nel sonetto proemiale:

S’alcun fia mai che i versi miei negletti
legga, non creda a questi finti ardori:

9. Un’analoga impostazione si presenta al sonetto CLXXVIII, che risponde 
al letterato Iacopo Castelvetro, nipote del più celebre Ludovico.

10. Sui legami tra Borgogni e Andreini vd. F. Taviani, Bella d’Asia. Torquato Tas-
so, gli attori e l’immortalità, in «Paragone letteratura», 35, 1984, pp. 3-76, a pp. 15-25.

11. Per una prima classificazione tipologica delle rime di corrispondenza si 
rinvia a: D. Chiodo, Varchi rimatore: i modi della poesia di corrispondenza, in Id., Più 
che le stelle in cielo. Poeti nell’Italia del Cinquecento, Vecchiarelli, Manziana 2013, 
pp. 150-164.



«Come ne’ teatri»� 193

ché ne le scene imaginati amori
usa a trattar con non leali affetti,

con bugiardi non men, con finti detti,
de le Muse spiegai gli alti furori,
talor piangendo i falsi miei dolori,
talor cantando i falsi miei diletti.

E come ne’ teatri or donna ed ora
uom fei, rappresentando in vario stile
quanto volle insegnar natura ed arte.

Così la stella mia seguendo ancora,
di fuggitiva età nel verde aprile
vergai con vario stil ben mille carte.

Come alcuni studiosi hanno osservato12, Andreini attinge 
dalla tradizione lirica con prestiti evidenti: ad esempio, il v. 14 
fa perno su una combinazione di tessere prelevate da Petrarca 
(Rvf I, 5: «vario stile») e da Della Casa (Rime XLV, 12: «mille 
carte»)13. Oltre alle soluzioni convenzionali, spicca una con-
fessione curiosa, in quanto la poetessa dichiara l’assoluta pre-
testuosità dei propri componimenti: Andreini non racconta 
quasi mai una storia verosimile, né tantomeno reale14.

12. Cfr. L. Giachino, Dall’effimero teatrale alla quête dell’immortalità. Le «Rime» 
di Isabella Andreini, in «Giornale storico della Letteratura italiana», 178, 2001, pp. 
530-552, a pp. 534-535; V. Cox, Women’s writing in Italy, 1400-1650, Johns Hopkins 
University Press, Baltimora 2008, p. 152; S. Santosuosso, «S’alcun fia mai»: Isabella 
petrarchista?, in «Esperienze letterarie», 45, 2020, pp. 549-554.

13. Citiamo da F. Petrarca, Canzoniere, a cura M. Santagata, Mondadori, Mi-
lano 2004 e da G. Della Casa, Rime, a cura di S. Carrai, Mimesis, Milano 2014.

14. La poetessa si smarca perciò dal modello di T. Tasso, Le rime, a cura di 



194� Matteo Bosisio

Mediante espressioni eloquenti e insistite  –  si pensi a 
«finti ardori», «imaginati amori», «bugiardi […] finti detti», 
«falsi miei dolori», «falsi miei diletti»  –  la poetessa defi-
nisce la propria vocazione letteraria come complementare 
alla scena: la falsità dei sentimenti descritti nelle Rime non 
consiste petrarchescamente in un inganno psicologico o 
nell’inferiorità morale dell’amore e della poesia rispetto alla 
religione. All’opposto, la fictio consente di assimilare lettera-
tura e recitazione teatrale, in un binomio privo di gerarchie 
tra «arte» e «natura»15.

In aggiunta, Andreini, come afferma ai vv. 9-11, alterna 
nelle Rime le voci maschili a quelle femminili con un certo 
studio16: su 125 madrigali, 66 sono scritti dal punto di vista di 
un uomo, 34 di una donna, mentre 25 non sono riconoscibili 
(in due casi prende la parola una scultura); quasi simmetri-
camente, su 196 sonetti, 65 sono realizzati in voce di donna, 
34 di uomo, laddove 97 non sono connotati17. Ciò riflette, in 
un rapporto osmotico tra poesia e teatro, una propensione 
dell’Andreini attrice. Pensiamo alla testimonianza di Borgo-
gni (vv. 81-88): «l’alma Isabella anco nomar si sente: / hora 
Aminta si mostra et ora Clori, / hor sembra Amore con la 

B. Basile, Salerno, Roma 1994. Si veda il celebre verso d’esordio delle Rime (I, 1: 
«vere fur queste gioie e questi ardori»); S’alcun fia riprende dal sonetto tassiano 
i rimanti «ardori» : «amori».

15. Un altro collegamento significativo tra poesia e teatro emerge al sonetto 
CXXIX, là dove la sofferenza amorosa è accostata a una «tragedia» (v. 11).

16. Cfr. D. Perocco, Donna / uomo, attrice / scrittrice, Isabella / Francesco: me-
tamorfosi della scrittura di Isabella Andreini, in Instabilità e metamorfosi dei generi 
nella letteratura barocca, a cura di S. Morando, Marsilio, Venezia 2007, pp. 87-111.

17. Tra questi va annoverato il sonetto CLVI, in cui parla una vite. L’allocu-
zione disperata dei primi undici versi è così sorprendentemente chiarita ai vv. 
12-14: «così dolente i morti aridi rami / la vite abbraccia del suo tronco amato / 
e par che lagrimando in vita ’l chiami».



«Come ne’ teatri»� 195

faccia ardente / fra comici, fra ninfe e fra pastori. / Hor con 
f<r>onte serena, or con dolente / in tragico sermon appar 
di fuori. / Hor pianto versa ed hor minaccia morte, / con 
nobil arte e con maniere accorte»18. Di rincalzo, il figlio di 
Andreini, Giovanni Battista, scrive nel Pianto di Apollo: «’n 
theatro altero / hor donna saggia, hor huom virile e forte, 
/ Palla sembrava: ed in sembiante fero / Marte sanguigno 
altrui sfidando a morte”»19.

L’accostamento tra letteratura e teatro è stato ben mes-
so in luce da Luisella Giachino, secondo cui in Andreini la 
«forma mentis dell’attrice […] plasma anche la poetessa»; è 
altrettanto giusto aggiungere che le Rime presentano «tratti 
fortemente peculiari», tanto da «non somigliare a nessuno 
dei libri di rime delle poetesse di metà Cinquecento»20. Tut-
tavia la “lirica femminile” non va interpretata come porta-
trice di istanze diverse da quelle dominanti e avulsa dalle 
poetiche del tempo: infatti il senso autentico delle Rime di 
Andreini risiede nella ricerca agonistica della gloria poeti-
ca21, raggiunta portando alle estreme conseguenze le speri-
mentazioni tassiane e le soluzioni retoriche più ardite.

Tale consapevolezza operativa è esibita nel sonetto di 
dedica, che apre la raccolta (vv. 12-14): «il cieco oblio / non 
tem’io, che, vinto il tempo edace, / starommi ognor con que-

18. G. Borgogni, Corona di stanze alla signora Isabella Andreini, in Id., Rime, 
Minima Compagnia, Venezia 1599, p. 137.

19. G.B. Andreini, Pianto d’Apollo: rime funebri in morte d’Isabella Andreini, 
Bordoni-Locarni, Milano 1606, p. 25.

20. Giachino, Dall’effimero teatrale alla quête dell’immortalità, cit., pp. 532-533.
21. Cfr. C. Cedrati, Isabella Andreini: moderne strategie di autopromozione tra 

scrittura e palcoscenico, in Moderno e modernità: la letteratura italiana. Atti del XII 
Congresso dell’ADI, a cura di A. Quondam et al., Dipartimento di italianistica e 
spettacolo, Roma 2009, pp. 1-8.



196� Matteo Bosisio

ste rime in vita». Al sonetto LXX, 12-14 si legge: «che, dopo 
noi, nulla di noi qui resta, / se non se ’n quanto ne l’eter-
ne carte / lasciamo i nomi in bei vestigi sparsi». Nella can-
zonetta morale I, inviata a Gabriello Chiabrera, Andreini 
esplicita i suoi propositi, da perseguire con determinazione 
(vv. 37-40): «di tentar fama io mai non sarà stanca, / perché 
’l mio nome invido oblio non copra, / benché m’aveggia che 
sudando a l’opra / divien pallido il volto e ’l crin s’imbian-
ca»22. Nel sonetto CLXX la poetessa entra in competizione 
con il pittore Iacopo Calderone Goudano e sogna di vincere 
contemporaneamente le Parche e Saffo. Nel sonetto CLXXI 
Chiabrera saluta Andreini come «di scena dolcissima si-
rena», «de’ teatri italici fenice» e «tra coturni insuperabil 
Clio» (vv. 12-14); la poetessa risponde evidenziando il nesso 
inscindibile tra «stile adorno», «valor» poetico e «gloria» 
(vv. 9-11). 

L’eccellenza letteraria va raggiunta anche grazie all’ausi-
lio di un dedicatario di rilievo, ossia del potente cardinale 
Cinzio Aldobrandini: questi fonda un’accademia presso la 
sua residenza romana, finanzia la pubblicazione della Geru-
salemme conquistata e promuove, ancorché senza fortuna, il 
progetto di incoronazione in Campidoglio di Tasso23. Dedi-
care le Rime ad Aldobrandini significa porsi sotto l’ala pro-
tettrice di un celebre mecenate e cultore delle arti, in grado 
di promuovere scrittori meritevoli. Nella raccolta Andrei-
ni inserisce nove sonetti in onore del cardinale: impostati 
sulla metafora del Sole e sulla ripetizione del nome Cinzio, 

22. F. Vazzoler, Il poeta, l’attrice, la cantante. A proposito di Chiabrera nella vita 
teatrale e musicale del XVII secolo, in «Teatro e storia», 6, 1991, pp. 305-334.

23. Cfr. C. Molinari, Gli Aldobrandini e Torquato Tasso, in «Schifanoia», 38-
39, 2011, pp. 215-236, pp. 215-236.



«Come ne’ teatri»� 197

che rimanda all’epiteto di Apollo24, sfruttano artifici retori-
ci non scontati. Si ponga mente soprattutto al XXI, in cui 
Andreini auspica che la fama del personaggio si rifletta in-
direttamente su di lei:

Alta sorte, ma giusta, in ogni terra,
in ogni bosco ancor lodar s’intende,
Cinzio, il tuo nome, ond’altri oggi comprende
ch’è spazio angusto al tuo valor la Terra.

E quei che ’l tutto frange e ’l tutto atterra
a’ tuoi gran pregi omai vinto si rende,
poiché, mentre a lodarti ogn’uno intende,
l’ultimo che ti loda è ’l primo ch’erra.

E dritto è ben, poi che col Sol la luce
non è congiunta, sì com’or il senno,
la virtù, la bontà teco e ristretta.

Tal ch’ogni lingua è d’onorar costretta
quella gloria immortal, che ’n te riluce
e chi parlar non sa loda col cenno.

I costrutti asindetici ai vv. 1-2 e 10-11 e le inarcature dei vv. 
3-4 e 12-13, finalizzate alla tensione narrativa e alla gravitas, 
suggeriscono l’esistenza di infinite qualità da parte di Aldo-
brandini. Le frasi sentenziose ai vv. 8 e 14 conferiscono un 
tono lapidario ai ragionamenti della poetessa, che ribadisce il 

24. La scelta di tale aequivocatio per definire Aldobrandini è già tassiana, cfr. 
Tasso, Rime 1539-1542.



198� Matteo Bosisio

suo elogio attraverso la correptio iniziale, l’epanalessi e l’antite-
si ai vv. 7-8. A colpire è però il sistema rimico su cui si fonda il 
testo, concepito quale corrispettivo di un tour de force attorale 
mediante rime equivoche («terra»  : «Terra» e «intende [scil. 
“comprende”]» : «intende [scil. “desidera”]»), derivative («ter-
ra» : «atterra» e «luce» : «riluce»), inclusive («terra» : «erra» 
e «comprende» : «rende») e ricche («ristretta» : «costretta»)25. 
La scelta non è insolita nella silloge, là dove l’architettura del-
lo schema rimico serve a esaltare la preziosità dei testi e tal-
volta a collegare tra loro gruppi di sonetti26.

3. Teatralità delle “Rime”

Dopo questa panoramica, occorre capire in che cosa consi-
sta la “teatralità” delle rime di Andreini e verificare come 
l’uso sistematico degli artifici retorici sia funzionale a de-
finirne lo stile27. Non di rado nelle Rime vengono inserite 
scene che si aprono in medias res: lo spunto proviene da 
Tasso, che non disdegna, soprattutto nella giovanile raccol-
ta eterea, un avvio sorprendente delle sue poesie. Si pensi 
per esempio al sonetto incipitario Avean gli atti soavi (4), 
che enumera gli effetti dell’amore senza ricorrere ad alcuna 
premessa; parimenti il madrigale Come vivrò (25) parte da 
una domanda sconsolata, che non è preceduta dalla pre-
sentazione delle cause scatenanti. Nel sonetto Fuggite, egre 

25. Aggiungiamo che lo schema ABBA ABBA CDE ECD è peregrino ed 
estraneo a Petrarca.

26. Giachino, Dall’effimero teatrale alla quête dell’immortalità, cit., p. 548.
27. Cfr. Vazzoler, Il poeta, l’attrice, la cantante, cit., p. 312, per cui le Rime 

sono «in sintonia con le esperienze poetiche più originali di fine Cinquecento».



«Come ne’ teatri»� 199

mie cure (34) si nota già nei primi versi un discorso privo di 
contestualizzazione.

In Andreini le rime mirano ad accentuare ancora di più 
lo spaesamento del lettore: tale effetto è ricercato mediante 
un avvio che esplicita riferimenti spaziali precisi28; alcuni 
sonetti iniziano da un’avversativa29, altri si avvalgono dei 
deittici30. In certi componimenti Andreini connota con l’av-
verbio «pur» un’azione che persiste da tempo, ma di cui si 
coglie solo un frammento episodico:

Pur vede nel mio volto
la mia bella nemica,
senza ch’io ’l dica il mio dolor accolto.
Pur ode i miei sospiri,
vede pur del mio cor la piaga antica,
vede il pianto e i martiri,
né la move a pietà de la mia sorte
pianto, piaga, sospir, tormento e morte.

Il madrigale C si distingue per una costruzione sorveglia-
ta: le catene anaforiche di «pur» e di «vede» accentuano la 
gravitas e di conseguenza il senso di disperazione dell’io, che 

28. Cfr. i sonetti XXVII, 1-3 («Qui solitaria vivo, se pur vita / colei può 
aver da cui fugge lontana / la gioia»), XXVIII, 1-4 («Qui del bel guardo il vivo 
ardor m’assalse, / ond’oggi ancor par che n’avampi il prato. / Qui d’acute saette 
il sen piagato / ebbi ed altrui del mio dolor non calse») e CII, 1-4 («Qui dove 
risplendean teatri e scene / d’argento e d’or, qui dove trionfaro / eroi sì degni, il 
villanello avaro / move l’aratro, e ’l gregge a pascer viene»).

29. Cfr. XCVIII, 1 («Ma dimmi tu, de’ miei pensier beatrice») e C, 1 («Ma, 
lasso, ch’io vinto dal duol vaneggio»).

30. CXVII, 1-4: «“Quegli, onde l’alma è già da me divisa, / per cui verso ad 
ognor lagrime tante, / che fatto è sol di sua bellezza amante, m’ha pur, ohimè, 
perché l’adoro, ancisa”».



200� Matteo Bosisio

si esprime in “voce di uomo”. In aggiunta, le inarcature poste 
circolarmente ai vv. 1-2 e 7-8, la climax allitterante del finale, 
le ripetizioni contrappuntistiche dei termini chiave «pian-
to» e «piaga» e la ripresa degli inequivocabili rimanti di Inf 
V («sospiri» : «martiri») sono prova di una poesia rifinita in 
ogni passaggio.

Un discorso analogo va esteso al sonetto CXV, che esor-
disce con una vicenda in corso di svolgimento:

Son pur note di Tirsi. Ei pur di Fille
qui segnò ’l nome, qui pur dice «Amore
m’arderà sempre per te Filli il core».
Io ciò pur leggo in mille piante e mille.

Ed or versa di pianto amare stille
per altra ninfa ed or l’empio pastore
al dolce sussurrar di placid’ore
canta la bella sua cruda Amarille.

«Sì», dicea Filli, e sì la doglia acerba
in lei poteo che, d’un sudor gelato
tutta cospersa, cadde in grembo a l’erba.

Poi, vinta dal furor, si svelse il crine,
squarciòssi il petto e cominciò: «l’ingrato».
Ma non seguì, che ’l duolo al dir diè fine.

Il tema della gelosia, centrale in Tasso31, è sfruttato allu-
dendo al canto XXIII dell’Orlando furioso, là dove il prota-

31. Cfr. S. Prandi, Variazioni tassiane sul tema della gelosia, in Id., «Quasi ombra 



«Come ne’ teatri»� 201

gonista scorge sulle cortecce degli alberi le frasi d’amore in-
cise da Angelica e Medoro. L’uso dei deittici e dell’avverbio 
«pur» tratteggia una circostanza anomala, giacché Andreini 
sembra trasporre in poesia ciò che avviene sul palcoscenico. 

Inoltre i personaggi coinvolti sono presi dal mondo bu-
colico32: se la contaminazione tra il genere pastorale e la liri-
ca punta nelle raccolte di fine Cinquecento a un patetismo 
soffuso, in Andreini ravvisiamo una diversa impostazione33. 
Nelle terzine di Son pur note la protagonista è rappresentata 
in preda al delirio; le violente azioni autolesionistiche sono 
in crescendo e si concludono con lo svenimento drammati-
co del personaggio, mentre sta iniziando il suo sfogo34. Non 
va dimenticato che Andreini, nota per il modo concitato 
e veemente di recitare, scrive e porta in scena nel 1589 la 
commedia Pazzia d’Isabella35. La scrittura vale allora da espe-
diente per proseguire la performance sotto altre forme: in 
particolare, la retorica – che in certe rime sostituisce o imita 
le tecniche recitative e la modulazione della voce – diventa 
obbligatoria per saldare il connubio tra letteratura e teatro. 

Il palcoscenico non dischiude soltanto una generica me-
tafora della vita36, bensì assurge a soggetto stesso della poe-

e figura de la verità». Pensiero e poesia in Torquato Tasso, Antenore, Roma-Padova 
2014, pp. 30-51.

32. Cfr. G. Ferroni, «Dulces lusus». Lirica pastorale e libri di poesia nel Cinque-
cento, Edizioni dell’Orso, Alessandria 2012.

33. Nelle Rime di Andreini è ospitata un’intera sezione “boschereccia”, per 
cui rimandiamo a S. Santosuosso, Isabella Andreini spirituale, morale e boschereccia, 
Aracne, Canterano 2020, pp. 157-232.

34. Il finale a sorpresa è espresso anche dallo schema non petrarchesco delle 
terzine (CDC EDE).

35. Si veda D. De Liso, Isabella e la sua «Pazzia» (1589). La Andreini tra i Gelosi, 
in «Rivista di Letteratura teatrale», 12, 2019, pp. 17-25.

36. Cfr. per es. Tasso, Rime 566, 12: «teatro è il mondo e soffre indugio e pena».



202� Matteo Bosisio

sia. Si pensi al sonetto CXVII, citato in parte alla n. 30, che 
prende le mosse da un discorso diretto nella prima quarti-
na; in seguito, Andreini inserisce una sorta di didascalia per 
spiegare dove si svolge la vicenda (v. 5: «in mezo un bosco, 
sovr’un tronco assisa») e chi sia la protagonista (v. 8: «Nisa»). 
Alla ninfa è poi concesso lo spazio delle terzine per termina-
re le sue lamentele amorose. I madrigali LXXIV-LXXV sono 
contrassegnati da un andamento affine:

Se da colei che morte m’apparecchia
non hai, fiume, imparato
a dimostrarti ingrato,
quand’ella in te si specchia,
dille ti prego allora:
«deh, ninfa, abbi pietà di chi t’adora».

*

Morte uccider volea
Nisa leggiadra, quando
Amor, che ne’ begli occhi suoi sedea,
gridò: «Morte non far, non far, perch’io
ancido saettando
mille amanti ad ognora».
Amor sì disse. Allora
frenò Morte il desio,
dicendo: «or Nisa viva,
se tanti amor per lei di vita priva».

Il primo esile madrigale, in cui l’io maschile si rivolge 
direttamente al fiume, modifica nel profondo l’archetipo 



«Come ne’ teatri»� 203

mitico, perché scambia il punto di vista di Eco con quello 
di Narciso. Il secondo, che poggia sul confronto sticomitico 
tra Amore e Morte, appare più vivace. Ogni dettaglio è pre-
disposto con acume: nella fattispecie, i nomi dei personag-
gi, in anafora ai vv. 1-3 (Morte, Nisa, Amor), sono ribaditi 
secondo la disposizione della retrogradatio cruciata (Amor, 
Morte, Nisa). 

Contraddistinto da un’evidente sensibilità per la messin-
scena è il madrigale LXXVIII:

Tutta cortese e pia
gli angelici suo’ rai
nel mio volto conversi,
disse la ninfa mia:
«godi pastor, che da me tanti avrai
baci, quante per me lagrime versi».
«Deh, se da l’idol mio
aver tanti degg’io
baci, quante per lui lagrime spargo,
dammi tant’occhi Amor quant’occhi ebbe Argo».

In questo quadretto, che possiamo dividere in tre parti 
fondamentali (vv. 1-4, 5-6, 7-10)37, Andreini opta per un’al-
ternanza complessa di voci: all’inizio prende la parola un 
personaggio maschile, che si dichiara felice, in quanto una 
ninfa promette di corrisponderlo. In un monologo separa-
to interviene poi quest’ultima, che si duole a causa dell’a-

37. Sulla partizione del madrigale tassiano si rimanda a A. Duranti, Sulle 
Rime del Tasso: 1561-1579, Deputazione provinciale ferrarese di storia patria, Fer-
rara 1974, pp. 70-72. 



204� Matteo Bosisio

more non ricambiato di un secondo amante, rimasto vago 
sullo sfondo. La battuta conclusiva svela l’atteggiamento 
disinvolto della ninfa, che si appresta a illudere il protago-
nista, caratterizzato pertanto come ingenuo e inutilmente 
entusiasta. Da una parte, la prevalenza di settenari, le rime 
inclusive, le ripetizioni e le anafore trasmettono leggerezza 
al madrigale, che mira a un bozzetto tanto semplice quan-
to icastico nella resa psicologia dei personaggi. Dall’altra, i 
riscontri vocalici, la catena di accenti ribattuti del v. 10, le 
rime consonantiche, dotate di suoni duri (-ersi, -argo), e so-
prattutto le numerose e forti inarcature costituiscono una 
presenza insolita rispetto al modello del madrigale tassiano, 
in cui prevale una «misura lineare, chiusa e assoluta»38; sic-
ché Andreini sacrifica spesso la melodiosità, in funzione di 
un ritmo franto e di sonorità cupe.

I madrigali si nutrono di scene rappresentative. Il più 
significativo, vista anche l’audacia dell’argomento, risulta il 
CVIII:

Rapirò, se non doni, 
avarissima Clori,
furerò ladro amante quei tesori, 
onde sì ricca vai
ed oprargli non sai.
E l’amorosa fame, ahi lasso, ond’io 
per soverchio digiun vengo già meno 
farà che ’l furto mio,
se non fia giusto, fia scusato almeno.

38. A. Daniele, Nuovi capitoli tassiani, Antenore, Padova 1998, p. 207.



«Come ne’ teatri»� 205

Il tema dello stupro, ricorsivo nella tradizione pastorale39, 
è affrontato recuperando il monologo del satiro dell’Aminta: 
l’ingratitudine della ninfa, il rifiuto dei doni e l’idea della 
violenza carnale sono comuni alla favola tassiana. Nondi-
meno il madrigale spicca per una decisa accentuazione della 
trasgressività: i verbi «rapirò» e «furerò», collocati in posi-
zione rilevata, il lessico crudo, che rispecchia una concezio-
ne dell’amore quale puro istinto («ladro amante», «amoro-
sa fame», «digiun», «furto») e la giustificazione dell’abuso 
puntano ad alzare la tensione emotiva. Il testo, privo sia di 
premesse sia di sviluppi, appare a tutta prima un canovaccio 
teatrale estemporaneo, come i tanti raccolti nei Fragmenti 
postumi di Andreini (Torino, Cavalleri, 1620)40. Ciò nono-
stante, il madrigale assume nelle Rime una sua autonomia 
epigrammatica. Questa dimensione di preziosa unicità è 
conferita dal raro schema rimico abBccDEdE41: la rima irre-
lata “a” si collega per assonanza alle rime baciate “bB”, men-
tre le rime inclusive intervengono sulla densità retorica del 
componimento.

Il confronto con la tradizione è serrato, come nel prege-
vole madrigale XXXVII:

A me non riede aprile,
sua dolce primavera a me non torna,

39. Cfr. M. Galletti, Prime note sul tentato stupro nella favola pastorale del Ri-
nascimento italiano. Dallo stilema maschile alla rielaborazione femminile: il topos del 
satiro, in L’universo scenico delle donne: dalla scrittura alla rappresentazione, a cura di 
A. Santamarìa Villaroya, Aracne, Canterano 2019, pp. 79-100.

40. D. Mauri, Fragmenti di alcune scritture di Isabella Andreini Comica Gelosa, 
in Studi sul teatro in Europa. In onore di Mariangela Mazzocchi Doglio, a cura di P. 
Bosisio, Bulzoni, Roma 2010, pp. 385-400.

41. Cfr. Duranti, Sulle Rime del Tasso: 1561-1579, cit., pp. 68-70.



206� Matteo Bosisio

a me non ride il prato, a me non s’orna
di frondi il bosco e ’l rosignol gentile,
per me non tempra mai
le sue voci canore,
per me del Sol i rai
del profondo Oceàn non escon fuore.
Splend’egli a’ vivi. Io son morto e sepolto
nel duol, poiché madonna il ciel m’ha tolto.

L’allusione non troppo velata a Rvf CCCX si collega ad 
alcune scelte calibrate di dispositio: Andreini difatti non ri-
scrive tutto il sonetto, ma inizia il madrigale dalla seconda 
parte di Zephiro torna, allorché Petrarca illustra l’influenza 
negativa esercitata su di lui dalla bella stagione. La poetessa 
però non manca di riprendere alcune espressioni delle quar-
tine petrarchesche: si pensi a «ride il prato», che corrispon-
de a «ridono i prati» (CCCX, 5), al «rosignol» (v. 3: «pianger 
Philomena») e alla «primavera» (v. 4). Il madrigale, interpre-
tato dalla prospettiva maschile, fa leva su continue anafore: 
esse si reggono su un costrutto ora chiastico (vv. 1-2), ora 
binario (v. 3) e sono poi sottoposte a numerose variazioni 
(vv. 1-3 e 5-7). In più, le anastrofi e le inarcature danno forma 
a un testo in cui la gravitas sintattica prende il sopravvento 
sulla dulcedo melica42.

Il petrarchismo offre a Isabella Andreini un’occasione ul-
teriore di legittimazione poetica: si scorgono le riprese più 

42. In Andreini la funzione musicale e melodrammatica è assegnata agli 
“scherzi”, che rivisitano le odi di Chiabrera: la combinazione di ottonari e quadri-
sillabi, i vezzeggiativi, le figure di ripetizione, le metafore e i movimenti allitteran-
ti danno vita a poesie di suggestiva evanescenza. Cfr. Vazzoler, Il poeta, l’attrice, la 
cantante, cit., pp. 305-334; Santosuosso, Isabella Andreini spirituale, cit., pp. 85-155.



«Come ne’ teatri»� 207

scoperte dal Canzoniere in due centoni, cioè sonetti compo-
sti interamente da materiale petrarchesco, e in tre capitoli 
ternari, dove i primi due versi sono originali, mentre il terzo 
è ricavato da Petrarca43. Queste due forme anomale servono 
ad Andreini per sfoggiare, da un canto, la propria cultura 
classicista e, dall’altro, la maestria tecnica nell’assemblaggio 
di tessere disparate44. Ancora una volta il nesso tra teatro 
e letteratura è molto stretto, giacché possedere il lessico 
petrarchesco in funzione di una sua riscrittura corrispon-
de alla piena padronanza da parte dell’attore delle capacità 
mnemoniche e al contempo di improvvisazione.

In diversi casi le poesie di Andreini riescono a evitare il 
mero calco e l’effetto stereotipato, tipico di un lusus effimero:

Spero s’avrà pietà del mio dolore,
ch’è sovr’ogn’altro dispietato e fiero,
ove fia chi per prova intenda amore.

Ben veggio, lassa, e non m’inganna il vero,
che già gran tempo io posi per costui
egualmente in non cale ogni pensiero.

Ai vv. 33 e 36 del capitolo I la poetessa non riporta sol-
tanto di peso Rvf I, 6 e CCCLX, 34, giacché allude nelle due 

43. F. Erspamer, Centoni e petrarchismo nel Cinquecento, in Scritture di scrittu-
re. Testi, generi, modelli nel Rinascimento, a cura di G. Mazzacurati, M. Plaisance, 
Bulzoni, Roma 1987, pp. 467-495; I. Innamorati, Il riuso della parola: ipotesi sul rap-
porto tra generici e centoni, in Origini della Commedia improvvisa o dell’Arte, Edizioni 
Torre d’Orfeo, Roma, 1996, pp. 163-18.

44. Andreini rimane volutamente in bilico tra la norma e la sua infrazione: 
ad esempio, il centone I si avvale dello schema non petrarchesco ABBA ABBA 
CDE ECD.



208� Matteo Bosisio

terzine ad altri prelievi mirati: «spero s’avrà pietà» è eco di 
Rvf I, 8, «ben veggio» di Rvf I, 9, «inganna il vero» di Rvf 
CCLXIV, 91, «gran tempo» di Rvf I, 10. La dittologia «di-
spietato e fiero» – unica espressione non petrarchesca, at-
testata soprattutto dal chiudersi del Quattrocento in avan-
ti – vale da eccezione, che conferma la regola.

In altre circostanze l’imitazione di Andreini appare me-
more delle soluzioni all’avanguardia di Tasso. Si pensi alle 
terzine del sonetto XLVII:

Se da la bocca e dal soave riso
le mie lagrime nascono e i sospiri,
m’è ’l pianger dolce e ’l sospirar m’è grato.

Dunque vivrò ne’ dolci miei martiri
e ’l cor, che dolcemente fu piagato
per morte ancor non fia da te diviso.

Gli ossimori (vv. 3-5), l’iperbato (v. 2) e il chiasmo (v. 3) 
valorizzano il reticolo di corrispondenze con Inf V, 105-136: 
si ponga mente alla «bocca», al «riso» (in rima con «diviso»), 
alle «lagrime», ai «sospiri» (in rima con «martiri»), all’ag-
gettivo «dolce», alla «morte», all’intera espressione «non fia 
da te diviso»45. La citazione dantesca risulta destrutturata: 
tanti lessemi disseminati nell’ipotesto sono ricondotti all’in-
terno di una porzione testuale contenuta46. Questa tecnica 

45. Si cita da: D. Alighieri, La Commedia secondo l’antica vulgata, a cura di G. 
Petrocchi, Mondadori, Milano 1966. 

46. La raffinatezza dell’operazione è data anche dallo schema sui generis 
CDE DEC delle terzine; in Petrarca è usato soltanto in Rvf XCV, mentre è più 
comune in Della Casa (5, 7, 25, 33, 35).



«Come ne’ teatri»� 209

di scomposizione e ricomposizione informa il madrigale 308 
di Tasso. Il riuso di alcune parole e locuzioni del medesimo 
canto della Commedia (vv. 134-141: «bacio», «tutta tremante», 
«bocca», «vien meno») è pensato in una chiave sensuale47:

Soavissimo bacio,
del mio lungo servir con tanta fede
dolcissima mercede!
Felicissimo ardire
de la man che vi tocca
tutta tremante il delicato seno,
mentre di bocca in bocca
l’anima per dolcezza allor vien meno! 

4. Finezza retorica e profondità psicologica

Da ultimo, ci appuntiamo su alcune figure retoriche mag-
giormente impiegate nelle Rime: la metafora dà la possibi-
lità alla poetessa di chiamare in causa il lettore attraverso 
accostamenti singolari. Per esempio, al sonetto CIII la fi-
gura del pescatore – che cattura i pesci, eppure è a sua vol-
ta conquistato da Amore – spiega la perfidia e la potenza 
del sentimento amoroso, in un gioco ostentato di scambi di 
ruolo dal sapore barocco48. Parimenti nell’ultima terzina del 

47. M.C. Cabani, Immagine e immaginazione nelle «Rime» del Tasso, in Tas-
so und die bildenden Künste. Dialoge, Spiegelungen, Transformationen, a cura di V.S. 
Schültze, M.A. Terzoli, De Gruyter, Berlin 2018, pp. 67-85, a p. 73.

48. Lo spunto è dato forse dal sonetto 86 di Tasso: la didascalia fa sapere 
che il poeta «prima chiede a’ lidi ed a’ porti del mare che gli insegnino ove la sua 
donna sia a pescare, poi mostra di veder tirar la rete». 



210� Matteo Bosisio

sonetto XLVI la metafora è applicata a varie parti del corpo 
(vv. 12-14):

Aura ’l tuo fiato sia, sien gli occhi stelle
sia porto il seno, ch’io non curo poi
di Nettuno e del Ciel tempesta o sdegno.

Tale strategia descrittiva è ricorrente in Tasso, che dedica 
sonetti alla bocca, alla gola, al petto, alla mano, ai piedi con 
l’ovvio utilizzo di metafore sofisticate49. In Andreini le sin-
gole parti del corpo sono ricordate per frammenti e hanno 
valore in quanto consentono raffronti ricercati. A ragione, 
Luisella Giachino afferma che nelle Rime «l’oggetto d’amore, 
maschile o femminile non importa, non è più che un tenace 
fantasma senza corpo, un’occasione di poesia. Prova ne sia 
la mancanza di qualunque descriptio dell’amato, per quanto 
convenzionale. Ciò che conta è lo stile, l’utilizzo e l’esibizio-
ne sapiente dei modelli, il dialogo con essi, la padronanza 
degli arcani della metrica»50. Va poi osservato che le meta-
fore delle Rime non sono ricavate soltanto dalla tradizione 
poetica, ma si concentrano anche su soggetti nuovi, fonda-
mentali nella cultura successiva del Barocco51: al madrigale 
LXXXIII l’amata è redarguita dall’io maschile perché, seb-
bene porti una collana con incastonato un orologio, non si 
avvede che «fugge con l’ore ancor la sua bellezza» (v. 9).

49. Cfr. Cabani, Immagine e immaginazione nelle «Rime» del Tasso, cit., pp. 
69-71.

50. Giachino, Dall’effimero teatrale alla quête dell’immortalità, cit., p. 534.
51. Per l’influenza di Andreini sui poeti del Seicento, vd: S. Santosuosso, Le 

egloghe boscherecce di Isabella Andreini nelle opere di Giovan Battista Marino, in «Stu-
di secenteschi», 54, 2013, pp. 49-57; Id., La «Mirtilla» di Isabella Andreini e Giovan 
Battista Marino, in «Testo», 37, 2016, pp. 141-151.



«Come ne’ teatri»� 211

Analogamente, la similitudine permette accostamenti 
curiosi. Nel sonetto XXXVIII la figura retorica è raddoppia-
ta, tanto da occupare l’intero componimento:

Mentre, quasi liquor tutto bollente,
il liquefatto vetro a la man cede,
qual più brama l’artefice prudente
forma vaga e gentil prender si vede,

così, mentre vivesti entro l’ardente
fiamma, ch’io già destai, forma ti diede
Amor, più ch’altro mai fabbro possente
de la tanto appo lui gradita fede.

Ma, come perde ogni calor in breve
il fragil vetro e di leggier si spezza,
spargendo al fin l’altrui fatiche a terra,

così de la tua fé l’ardor fu lieve,
debil percossa poi d’altra bellezza
spezzòlla e ’l mio sperar chiuse sotterra.

L’oltranza stilistica del testo mira a raffrontare il senti-
mento amoroso al vetro nei suoi diversi stadi di lavorazione: 
dapprima la miscela fusa ad alte temperature rassomiglia 
all’«ardente fiamma»; in seguito al processo di raffredda-
mento, il vetro si tramuta in un materiale fragile, proprio 
come la speranza di Andreini di essere ricambiata. Uno stile 
a volte aforistico e incline all’anastrofe esalta la concettosità 
dei versi finali, che accennano al tema del tradimento.

Le similitudini con la natura sono numerose, benché 



212� Matteo Bosisio

spesso la poetessa punti ad accostamenti innovativi. Per 
esempio, al madrigale XXVII, 6 la fugacità del bacio ricorda 
ad Andreini una «nube, che s’affretta innanzi al vento» con 
probabile reminiscenza di Rvf CCCXVI, 5 («come nebbia 
al vento si dilegua»). Nel madrigale CVI il mutare repenti-
no delle condizioni atmosferiche raffigura l’animo instabile 
dell’io maschile:

Sì come segue al lampo il tuono e poi
segue al tuono la pioggia,
così, qualora in disdegnosa foggia
move in me gli occhi suoi
madonna, un vivo lampo
m’appar, ond’io m’avampo,
a cui de’ miei sospiri il tuon repente
segue e del pianto mio pioggia dolente.

La struttura sintattica è dinamica e abbraccia i versi in un 
unico periodo: dopo la comparativa, si alternano la tempo-
rale introdotta da «qualora», la principale, la causale, la re-
lativa52. La ripetizione per contrappunto dei termini chiave 
«lampo», «tuono» e «pioggia» e le anafore di «segue» ai vv. 
1-2 e 8 trasmettono circolarità al madrigale, continuamente 
sospeso nel suo fluire da forti inarcature e dalle anastrofi. Da 
un punto di vista lessicale, la fedeltà a Petrarca è garantita 
dalle parole rima «pioggia» : «foggia» e «lampo» : «avampo» 
(Rvf XLVIII, 2 e 7 e CCXXI, 6-7).

I riferimenti ai Fragmenta emergono nella canzone VI, là 

52. Ciò si allontana dalla linearità paratattica del madrigale tassiano: cfr. 
Duranti, Sulle Rime del Tasso: 1561-1579, cit., pp. 84-86.



«Come ne’ teatri»� 213

dove l’accumulo esaspera certi passaggi dei sonetti babilo-
nesi, segnatamente Rvf CXXXVIII, attraverso il costrutto 
“sostantivo + complemento di specificazione” (vv. 27-39):

Camin pieno d’orrori,
mastro d’errori, padre di bugia,
nemico di pietate,
sola cagion d’ogni tormento nostro,
di natura empio mostro,
spietata frenesia,
tempio di falsità, di crudeltate,
ricetto d’empietate,
mar procelloso, ch’entro a fragil barca
misero amante varca,
mentitor inumano,
fanciullo insano d’ogni mal radice,
furor, che rendi l’uom sempre infelice.

Le paronomasie («orrori» ed «errori») e le sottili infra-
zioni rispetto allo schema rigido adottato53 sono spia di 
un’intelaiatura equilibrata, che sfrutta l’accumulo in modo 
da saturare ogni possibile combinazione formale, ma senza 
proporre una sequenza anodina. Ai vv. 92-104 tale strate-
gia, di concerto con l’epanalessi, è perseguita mediante i 
poliptoti e gli omoteleuti dei verbi, che segnaliamo in cor-
sivo54:

53. Cfr. il chiasmo tra aggettivo e sostantivo e quello sintattico (vv. 30-31), 
nonché l’inserimento di relative (vv. 35-36 e 39) e di sequenze “sostantivo + ag-
gettivo” (vv. 32, 35, 37).

54. Cfr. Daniele, Nuovi capitoli tassiani, cit., p. 208.



214� Matteo Bosisio

Amor chiunque disse,
chiunque scrisse che del grembo uscisti
de la confusa mole
fu saggio in tutto e disse a pieno il vero,
poscia che nel tuo ’mpero
pensier confusi e tristi
reggon l’amante, ond’ei s’affligge e duole.
Altro ne le tue scole
che una confusion d’amare doglie
non s’impara o raccoglie.
Ne le confuse pene
confusa viene ogn’alma e dove sei
empiamente confondi uomini e dèi.

La canzone termina con un congedo anomalo, in quan-
to Andreini domanda alla poesia di tacere, proprio come 
avviene in Tasso (1519, 109)55. Gli asindeti (vv. 106-107: «agli 
affanni, a le angosce, / a ogni estrema sorte») e la correptio (v. 
108: «anzi a morte») assecondano il ritmo serrato e a tratti 
affannoso della canzone, tanto da tratteggiare un contesto 
di inesorabile sconfitta.

Le ripetizioni sono frequenti nei madrigali e diventano 
quasi una firma stilistica (XXXII):

S’io mi moro per voi,
ditemi, ond’avvien poi
che sempre resta la mia doglia viva
bench’io dolente sia di vita priva?
Forse perché la doglia,

55. Singolare è anche lo schema metrico: xAbC caBb DdyEE.



«Come ne’ teatri»� 215

dopo che uccise la terrena spoglia,
si rinchiuse ne l’alma? Ahi dunque fia
con l’alma eterna ancor la doglia mia.

Le epanalessi, i poliptoti, le rime in iato, che si richiama-
no per Ringkomposition, le due interrogative retoriche ai vv. 
1-4 e 5-7, il chiasmo dei lessemi «alma» e «doglia» fornisco-
no l’ossatura a un testo esile nella sua scansione tripartita.

L’accumulo talvolta è cifra della competizione con la fon-
te petrarchesca. Si pensi ai vv. 5-12 della canzonetta morale 
II, che riprendono un sonetto simbolo del riuso tardo cin-
quecentesco dei Rvf (CXLVIII, 1-4):

Non Tesin, Po, Varo, Arno, Adige et Tebro,
Eufrate, Tigre, Nilo, Hermo, Indo et Gange,
Tana, Histro, Alpheo, Garona, e ’l mar che frange,
Rodano, Hibero, Ren, Sena, Albia, Era, Hebro.

*

Di vincer brami e vinca quanto frange
il Mar vermiglio e ’l Tigre e ’l Nilo inonda,
Patolo, Hidaspe, a cui risplende l’onda
d’oro e di gemme e quanto bagna il Gange.

Comandi a l’Indo, a l’Histro, a l’Arno, al Tago,
a la Garona, al Tebro, a l’Hermo, al Reno,
al Danubio, a la Tana, a quanto il seno
tocca Adige, Po, Varo e ’l Gigeo lago.56

56. Si notino oltretutto i rimanti in comune «frange» : «Gange».



216� Matteo Bosisio

Appare poi di rilievo l’antitesi, che segnala le contrad-
dizioni dell’amore. Sul finire del madrigale XLV la figura 
retorica è valorizzata dal chiasmo e dall’asindeto (vv. 5-9)57:

nel bel volto
ha ’l Paradiso accolto,
ma, perché amando io pera
ne l’ardor, nel dolore,
ha l’Inferno nel core.

Parimenti gli ossimori e gli adynata ritraggono un’anima 
lacerata e in perenne conflitto, che si trova immersa in una 
realtà paradossale. Colpisce la sestina I, quasi interamente 
contraddistinta dalle due figure retoriche. Si vedano i vv. 
1-6, 25-30 e 31-36:

Misera pria sarà calda la neve
e sorgerà dal mar Febo la sera
e fiori produrran le secche piante
ed Eco sarà muta agli altrui versi,
che la nemica mia contraria sorte
resti un dì sol di tormentarmi il core.

[…]

57. Andreini si avvale del chiasmo per assolvere almeno due funzioni: la 
figura retorica stempera la rigidità dei costrutti anaforici (sonetto LXIII, 7-8: 
«per lui, ch’è di virtute esempio altero, / per lui, ch’ogn’alma in cari nodi al-
laccia»); in altre occorrenze sottolinea la forza dell’antitesi (sonetto CIV, 14: 
«falsa gioia non men, che dolor vero» e sonetto CLV, 4: «or foco tutti, or tutti 
ghiaccio fersi»).



«Come ne’ teatri»� 217

Traggon dal ciel la fredda Luna i versi,
rendon benigna altrui l’iniqua sorte,
fanno da calde fiamme uscir la neve,
fermar l’onde fugaci, andar le piante,
cangiar il chiaro giorno in fosca sera
per me render non puon men’aspro un core.

Morendo vive per mia doglia il core,
parlando perdo le parole e i versi,
rido piangendo e ’l dì vado e la sera
pascendo l’alma in così dura sorte
e voi sapete la mia fede o piante
superar di candor la pura neve.

Se nella prima stanza Andreini palesa immagini assurde 
e impossibili per riferirsi alla sua sorte irrimediabile, nella 
successiva pone l’accento sulla forza straordinaria della poe-
sia, comprovata dalla ripresa virgiliana di Buc VIII, 70. No-
nostante ciò, la letteratura non riesce a lenire in alcun modo 
le ferite della poetessa: Andreini è costretta a convivere per 
sempre con una condizione lancinante, in cui l’ossimoro 
diventa, nel solco dei Fragmenta, mezzo di comunicazione 
costitutivo58.

58. Si veda anche il sonetto III, che –  forte del raro schema dellacasiano 
ABBA ABBA CDE CED – punta su ossimori esasperati nella loro cadenza ite-
rativa: «Dolci asprezze e soavi, aspri e noiosi / vezzi, frali ragioni al mio ben 
tarde, / menzogne vere, verità bugiarde, / affanni lieti e ’n duol piaceri ascosi, // 
riposate fatiche, egri riposi, / tema piena d’ardir, forze codarde, / foco gelato, gel 
che mai sempr’arde, / mesti canti d’amor, pianti gioiosi, // inferma sanità, morte 
vitale, / stabil martir, diletto fuggitivo, / odiata beltà ch’affligge e piace, // piaga 
che vien da rintuzzato strale, / odio amoroso e combattuta pace / son l’aspra vita, 
ond’io morendo vivo».



218� Matteo Bosisio

Le interrogative retoriche – importanti nell’elocutio tas-
siana59, perché capaci di chiamare in causa il lettore e di ren-
derlo partecipe della condizione del poeta – danno vita a 
monologhi accorati, come si verifica al sonetto LXXI:

Ove son lusinghier quelle soavi
preghiere? U’ son le lagrime che ’l volto
sì spesso ti bagnâr? Deh, come hai sciolto
quel cor di cui già tenni in man le chiavi?

Qual altro fia che più in amor t’aggravi
error? S’ad altra il pensier vario hai vòlto,
s’a me sì ingiustamente or ti se’ tolto,
onda sarà che la tua colpa lavi?

Ma venne pur, venne, crudel, ch’io spero
che del tuo vaneggiar fia pena il fallo,
né fia che un tardo sospirar ti giove.

Com’io scorgo me stessa in bel cristallo,
di te sì veggio il tradimento vero,
ond’a giusta vendetta il cor si move.

Di nuovo, la teatralità del soliloquio esige espedienti pa-
tetici, assicurati dalle inarcature, dai riferimenti allusivi a 
passi molto famosi60, dalla netta cesura tra quartine e ter-
zine, segnata dal «ma», e dalla mise en abyme dei vv. 12-13, 

59. Cfr. C.T. Penna, «Per agguagliar il suon de l’arme»: la gravitas del Tasso 
lirico nell’edizione Osanna (1591), Edizioni dell’Orso, Alessandria 2024, pp. 132-140 
e 221-223.

60. Il v. 4 si riferisce a Inf XIII, 58-59 (con le parole rima «soavi» : «chiavi»), 



«Come ne’ teatri»� 219

che favorisce l’aprosdòketon finale. Sorprende poi il ricorso 
peregrino alla paronomasia di «onda» e «ond’a» (vv. 8 e 14), 
che mediante la disposizione anaforica sigilla a distanza 
quartine e terzine.

La paronomasia, come accade in Tasso e nella poesia del 
tempo61, serve talvolta a menzionare in modo affabile cor-
rispondenti e dedicatari: per esempio, il nome di Vittoria 
Doria Gonzaga è utilizzato per celebrarne la magnificenza 
(sonetto XIII, 6-7: «bella vittoria, ch’a’ tuoi pregi arrive, / 
bella vittoria de le patrie rive»); il marchese di Massa Al-
derano Cibo è definito «cibo de l’alme e de la Terra onore» 
(sonetto L, 14); il cardinale Pietro Aldobrandini rappresen-
ta una «pietra» solida della cristianità (sonetto LI, 1 e 5); a 
Francesco Durante è chiesto di resistere alla sfortuna con 
l’espressione «Durante, or saggio tu l’animo indura / d’amor 
ai colpi» (canzonetta morale III, 61-62); il verso «ma la gran 
Dori arde per voi ne l’onde» si appunta su Iacopo Doria (so-
netto LXIV); il conte Ridolfo Campeggi è salutato al sonet-
to CLXXXI, 1 tramite l’espressione «ne’ tuoi bei campi, che 
virtute infiora».

Il lessico delle Rime è talora debitore della pugna spiri-
tualis petrarchesca62 e dell’epica tassiana63 con l’aggiunta dei 
consueti processi di accumulazione. Sono ragguardevoli in 
tal senso il sonetto LXXIX e il madrigale LXIX:

mentre il v. 10 riprende Rvf I, 12. La iunctura «giusta vendetta» è dantesca (Purg 
XI, 6).

61. Cfr. Daniele, Nuovi capitoli tassiani, cit, pp. 197-203.
62. Cfr. P. Rigo, Pugna spiritualis, pugna amoris: la metafora bellica nei «Rerum 

vulgarium fragmenta», in «Petrarchesca», 2, 2014, pp. 49-67.
63. Per la commistione lessicale tra epica e poesia, cfr. Penna, «Per agguagliar 

il suon de l’arme», cit., pp. 157-159, 226 e 318-326.



220� Matteo Bosisio

Io veggio, anima mia, fiera tempesta
apparecchiarsi, poiché da lontano
scorgo fera crudele in volto umano,
ch’a’ nostri gravi danni ancor s’appresta.

Su dunque ardita a la difesa e presta,
or c’abbiam tempo, l’arme prendi in mano,
facciam de l’empia ogni disegno vano,
che guerra per difesa è sempre onesta.

Impara come il ferro omai si tratta,
al maggior uopo il tuo valor dimostra,
vincendo lei che per noi vincer viene.

Così scaltro guerrier, pria che combatta,
parar, ferir apprende in chiusa chiostra,
poi del nemico suo vittoria ottiene.

*

Senz’entrar in battaglia sarai vinto,
infelice mio core,
e qual servo n’andrai di lacci avvinto,
se non fuggi. Che tardi?
Fuggi le fiamme e i dardi.
Ne la guerra d’amore
non è biasmo il fuggir, ma lode e gloria
e chi non sa fuggir non ha vittoria.

I due testi sono speculari, poiché nel sonetto la poetes-
sa si rivolge alla propria anima e la invita a combattere, 



«Come ne’ teatri»� 221

laddove nel madrigale Andreini consiglia al cuore di fug-
gire. In entrambi i componimenti l’intensità del conflitto 
amoroso esige il ricorso a epanalessi, poliptoti, coppie di 
aggettivi. Tuttavia in Io veggio prevale un ragionamento 
lucido, alla ricerca di eventuali contromosse; la frase sen-
tenziosa di matrice petrarchesca del v. 8 e la similitudine 
dell’ultima terzina collocano il discorso su un piano di 
progettualità razionale. Invece in Senz’entrar in battaglia 
dominano il panico e la foga dinanzi a un sentimento ir-
refrenabile: le ripetizioni ossessive di «fuggi», in anafora 
ai vv. 4-5, si associano al poliptoto del verbo «vincere», 
mentre la rima inclusiva «vinto» : «avvinto» rappresenta 
uno scacco totale.

Nella rappresentazione dell’estrema variabilità dei casi 
umani, la metamorfosi assume uno spazio decisivo. Tra i 
tanti testi interessati dall’argomento riportiamo il sonetto 
CXXIV e il madrigale CVII, che si avvalgono di due impo-
stazioni differenti:

Brami chi vuole o d’aquila superba
spiegar il volo o ’n fier leon cangiarsi
o ’n ameno terren pianta fermarsi
o ruscello vagar tra i fiori e l’erba.

Brami chi vuole a la stagione acerba
per non arder d’amor di ghiaccio farsi
o ’n quella dura selce trasformarsi,
che l’incognita fiamma in sé riserba.

Cheggia di tigre quei la forza e l’armi,
questi fatto delfin aggia desio



222� Matteo Bosisio

correr per l’onde nuotator veloce

ed altri altre sembianze agogni, ch’io
Eco felice sol bramo cangiarmi
ne l’angelico suon de la tua voce.

*

Già per tua colpa Amore
fui damma, che nel fianco porta il dardo
del crudo cacciatore.
Poi cigno, che cantando giunge a morte,
indi fior, che languendo al Sol si muore,
poscia di pianto un rio.
Or per mia trista sorte
salamandra son io,
che mi consumo ed ardo
nel vivo foco d’un sereno sguardo.

Nel sonetto l’uso dell’anafora e del polisindeto dà strut-
tura alla Priamel, che culmina con una dichiarazione d’amo-
re commovente. All’opposto, il madrigale si snoda lungo 
varie scansioni temporali («già», «poi», «indi», «poscia», 
«or»), che dischiudono metamorfosi sciagurate e dolorose. 
Il particolare “male di vivere” di Andreini poggia sui corre-
lativi oggettivi della cerva ferita a morte dal cacciatore, del 
cigno, giunto all’ultimo canto, del fiore riarso dalla calura 
estiva, del fiume di lacrime e della salamandra64. Gli ultimi 

64. L’antecedente retorico tassiano è palese: cfr. A. Daniele, Capitoli tassiani, 
Antenore, Padova 1983, pp. 52-59.



«Come ne’ teatri»� 223

versi – che contrappongono per antitesi il dolore amoroso, 
valorizzato dalla dittologia, con lo sguardo inconsapevole 
dell’amato – sublimano la duttilità teatrale delle Rime an-
dreiniane grazie alla finezza retorica e alla profondità psico-
logica dei personaggi in scena.





Il martirio nella retorica  
del magnifico
Per una analisi di forme e stilemi  
nelle narrazioni agiografiche  
di Lucrezia Marinella 

di Carolina Truzzi

Conosciuta e apprezzata già nelle prime decadi del Seicen-
to1, Lucrezia Marinelli fa parte di quel gruppo di nobildon-
ne veneziane2 che fecero dello spazio e della vita domestica 
lo scenario di una precoce formazione culturale e in seguito 
di un’intensa e costante attività intellettuale. Favorita dalla 
posizione sociale e dalle conoscenze del padre Giovanni e 
del fratello Curzio, entrambi medici dagli interessi ecletti-
ci, la scrittrice appare già dall’opera prima inserita nel mi-

1. Nota è ad esempio la celebrazione della scrittrice come «versatissima nel-
le sacre lettere, e peritissima nella Filosofia morale, e naturale», fatta da Cristo-
foro Bronzini nel Dialogo della dignità e nobiltà delle donne, cfr. C. Bronzini, Della 
dignità et nobiltà delle donne dialogo di Cristoforo Bronzini d’Ancona, In Firenze, nella 
Stamperia di Zanoni Pignoni, 1625, p. 82. 

2. Si ricordi con Virginia Cox, come nelle ultime decadi del XVI secolo 
il Veneto, e soprattutto Venezia, diventino importanti poli di produzione let-
teraria femminile, che vede affermarsi, oltre alle veneziane Moderata Fonte e 
Lucrezia Marinella, la vicentina Maddalena Campiglia e le padovane Isabella 
Andreini e Valeria Miani Negri, cfr. V. Cox, Women’s Writing in Italy 1400-1650, 
Johns Hopkins University Press, Baltimora 2008, p. 121.



226� Carolina Truzzi

lieu culturale afferente alla Seconda Accademia Veneziana, 
cui appartengono Bonzio Leoni e Teodoro Angelucci, due 
tra gli autori dei sonetti prefatori a La Colomba sacra. La 
prima opera di Marinelli è del 1595 e, così come l’ultima, 
del 1648, appartiene al genere dell’agiografia: le due tappe 
sono simboliche dell’inclinazione letteraria della scrittrice, 
orientata dal contesto controriformistico e dal disciplina-
mento religioso assorbito verosimilmente fin da giovane. 
Nei cinquant’anni compresi tra questi estremi cronologici, 
Marinelli si distingue per una produzione eterogenea e spe-
rimentale, che tocca quasi tutti i principali generi letterari 
in voga all’epoca: la lirica sacra, il romanzo pastorale, il poe-
ma epico-cavalleresco e il trattato in forma dialogica, di cui 
il titolo La nobiltà et l’eccellenza delle donne (1600; 1601), con 
cui la scrittrice si inserisce nella querelle des femmes, ha rap-
presentato dalla fine del Novecento l’opera più studiata e ci-
tata in relazione alla sua figura. Come già sollevato da Guido 
in uno studio dedicato ai riferimenti più e meno ortodossi 
della Vita di San Francesco3, l’approfondimento della matri-
ce protofemminista della scrittura di Marinelli ha lasciato 
nell’ombra le componenti culturali, dottrinali e storiche alla 
base dell’opera religiosa, quantitativamente rilevante e fon-
damentale per una valutazione storiografica corretta e di 
più ampio respiro.

In tale sede si proveranno dunque a muovere alcune os-
servazioni sull’elaborazione formale e concettuale dell’ul-
tima opera di Lucrezia Marinelli, l’Holocausto d’amore della 

3. Cfr. G. Mongini, “Nel cor ch’è pur di Cristo il Tempio”. La Vita del serafico e 
glorioso S. Francesco di Lucrezia Marinelli tra influssi ignaziani, spiritualismo, e prisca 
theologia, in «Arch. italiano per la storia della pietà», 10, 1997, pp. 359-453, a pp. 
361-362.



Il martirio nella retorica del magnifico� 227

Vergine Santa Giustina, assumendo una prospettiva critica 
sensibile alla riflessione retorica a monte della produzio-
ne di stampo religioso e più specificamente agiografico. 
L’analisi delle personali scelte stilistiche in relazione a un 
genere, quello agiografico, che soprattutto nella prima età 
moderna «si misura con gli altri generi letterari in un in-
treccio complesso di mutue relazioni»4, permette di evi-
denziare sia la commistione di artifici retorici che conduce 
al concettismo proprio del diciassettesimo secolo sia l’ac-
cordo tra religiosità cristiana e humanae litterae, legittima-
to e promosso dopo il Concilio di Trento dalla ricerca di 
una nuova eloquenza sacra ispirata ai Padri della Chiesa e 
capace di conciliare l’umanesimo ciceroniano con le istan-
ze del De doctrina christiana5.

L’agiografia di Santa Giustina, ambiziosamente dedicata 
al neoeletto doge Francesco Molin (1575-1655)6, è l’ultima di 
una serie imponente di vite di santi, nelle quali la scrittrice 
alterna fin dagli esordi il registro della prosa a quello della 
poesia: alla narrazione eroica del martirio di Colomba se-
guono, continuativamente nell’iter della scrittrice, le Vite di 
Maria Vergine (1602; 1617), di San Francesco (1605; 1647), 
dei «dodici heroi di Cristo e dei quattro evangelisti» (1617), 
di Santa Caterina (1624) e di Santa Chiara (1647). In queste 

4. Cfr. G. Luongo, Scrivere di santi, Viella, Roma 1998, p. 7. In merito alla 
mobilità del genere, si deve ricordare che l’agiografia tra Cinque e Seicento è 
diffusa ma sempre priva di riflessioni programmatiche e critiche.

5. Sulla “teologia eloquente” di età post-conciliare, promossa soprattutto da 
Carlo Borromeo, cfr. M. Fumaroli, L’âge del’éloquence, Rhétorique et «res literaria» 
de la Renaissance au seuil de l’époque classique, Albin Michel, Parigi 1994, vd. in 
partic. pp. 123-134.

6. Già La vita di Maria Vergine Imperatrice dell’universo (1602) era stata dedi-
cata al Doge Marino Grimani e al Senato veneziano. 



228� Carolina Truzzi

agiografie, come avviene anche nella sezione di Rime sacre 
dedicate ai martiri dalla prima cristianità al tardo medio-
evo, spicca la prevalenza di figure femminili, che Virginia 
Cox ha interpretato come tratto distintivo di una poesia 
spirituale di genere, dal momento che la scelta di Marinelli 
rovescia la tendenza, comune al tempo, dell’agiografia ma-
schile7.

Come anticipano le doppie date apposte ad alcuni dei 
titoli, sia la Vita di San Francesco che quella di Santa Giustina, 
scritte agli esordi poetici in ottava rima, vengono rielabo-
rate in prosa negli anni più maturi, un passaggio rispetto 
al quale non si può escludere la volontà di rifiutare il verso 
eroico per la narrazione spirituale8. Al di là di possibili ri-
pensamenti sulla produzione passata, che sarebbero da re-
lazionare anche alle tesi controdeduttive delle Essortazioni 
rispetto alle posizioni filogine de La nobiltà, la scelta della 
prosa per la materia agiografica è argomentata già nella gio-
vanile Vita di Maria Vergine, in una lunga lettera prefatoria 
che merita particolare attenzione, dal momento che costitu-
isce l’unico scritto di esplicita teorizzazione poetica nel cor-
pus dell’autrice. La lettera9 offre uno sguardo sulla biblioteca 
virtuale dell’autrice e sull’utilizzo di letture sedimentate nei 

7. Cfr. V. Cox, The Prodigious Muse: Women’s Writing in Counter-Reformation 
Italy, Johns Hopkins University Press, Baltimora 2011, p. 304.

8. Cfr. S. Kolsky, The Literary Career of Lucrezia Marinella 1571-1653): The Con-
straints of Gender and Writing Woman, in Rituals, Images, and Words: Varieties of 
Cultural Expression in Late Medieval and Early Modern Europe, Brepols, Turnhout 
2005, pp. 325-342, p. 330.

9. Lo scritto è segnalato anche da Luca Piantoni per la discendenza del-
la magnificenza stilistica accostata al mirabile cristiano dagli scritti teorici di 
Torquato Tasso, cfr. L. Piantoni, Mirabile cristiano ed eloquenza sacra in Lucrezia 
Marinelli, in Poesia e retorica del Sacro tra Cinque e Seicento, a cura di E. Selmi, E. 
Ardissino, Edizioni Dell’Orso, Alessandria 2009, pp. 435-445.



Il martirio nella retorica del magnifico� 229

primi anni della sua produzione per la costruzione di una 
prosa nobile, scelta per la trasposizione letteraria di vite dei 
santi. Di seguito la prima sezione della lettera:

Molti saranno coloro, i quali mossi dall’autorità di Aristotile 
trascorreranno rotti gli argini della ragione ne’ campi della 
maledicenza, con la quale cercheranno di distruggere la gran-
dezza di questo modo di scrivere hora da me usato, il quale, 
s’io non m’inganno, tiene il sommo dell’altezza dell’eloquenza, 
sì come con l’autorità de’ letteratissimi, et chiarissimi Scrit-
tori, et con ragioni io farò manifesto ad ogn’uno. Usò Gorgia 
Leontino famosissimo Oratore un modo simile di dire, co ’l 
quale si acquistò tanta lode e tanta gloria, ch’egli fu chiama-
to Prima Lampada del favellare, percioché con questo allumò 
et rischiarò le tenebre, che offuscavano i ragionamenti de’ 
suoi tempi, a ragione adunque scrive Filostrato nella di lui 
vita, che egli fu chiamato Padre dell’arte del ragionare, le cui 
parole ridotte in lingua latina sono tali: Ad quem referendam 
arbitramur tanquam ad parentem dicendi artem. Il quale trasfe-
ritosi in Athene, et ivi fatta una Oratione in publico cagionò 
lo stupore della maraviglia ne gli animi degli ascoltanti. Onde 
lo seguirono non solamente Critia, et Alcibiade giovani elo-
quentissimi, ma Tucidide e Pericle giunti hormai al decli-
nante della lor etade, sì come manifesta il medesimo con tali 
parole: Orans vero Athenis iam Senior, si multis admirationi fuit 
nihil mirum? Eloquentissimos sibi adgiunxit Critiam et Alcibiadem 
iuvenes, Tucydidem et Periclem iam senescentes. Laonde si vede 
apertamente, che Aristotile nel libro terzo della Rettorica al 
capitolo secondo s’ingannò dicendo che una tale maniera di 
ragionare non era apprezzata se non da huomini privi delle 
vere scienze, le cui parole sono: Hodie eorum plerique, qui disci-



230� Carolina Truzzi

plinis exculti non sunt, tales pulcherrime loqui existimant, non est 
autem ita […] che Gorgia Leontino tenesse questo stile, lo di-
mostra Aristotile chiamando il di lui ragionamento elocutio-
ne poetica; percioché egli usava nella prosa tutti que’ copiosi 
ornamenti, tutte quelle parole magnifiche, e peregrine che si 
sogliono nella poesia adoprare. […] Si compiacque del favellar 
poetico Alcidamante gran Maestro tra gli Oratori, il quale 
si serviva nelle prose di tutti quegli ornamenti che à Poeti si 
convengono, et in particolare dell’abondanza de gli Epiteti, 
dell’Hiperbole, e delle descrittioni. Raccontò Aristotile molti 
modi di dire da lui usati nel libro 3 della Rettorica, le cui 
parole sono: Non dicebat Alcidamas sudorem, sed humidum sudo-
rem; non leges, sed leges Reginas Civitatum: non corpus velavit, sed 
corporis pudorem velavit. I quali modi tutti a giudicio mio con-
tengono in se il grande, et il magnifico dell’eloquenza. Seguì 
costoro Platone, sì come si può leggendo i suoi libri vedere, il 
che manifesta Marsilio Ficino ragionando sopra il Timeo di-
cendo: Plato in suis Dialogis frequenter est poeta, et nel libro delle 
leggi tal parole si leggono: Platonis scripta, quae in adolescentia 
et quae in ultimo senio composuit, poesim reddolent. Cosa cono-
sciuta citando Quintiliano. Però non si astenne di scrivere in 
maniera tale esso Marsilio, come si legge nelle sue lettere ri-
spondendo a Bartolameo Fontio, che di ciò ripreso lo haveva. 
Ragionò etiandio ne’ suoi libri in modo simile Apuleio dol-
cissimo et eloquentissimo dicitore, come scrive Santo Ago-
stino et Sidionio Apollinare. E che ciò sia vero udite quello, 
che egli dice nel libro dell’Asino d’oro: Postquam ardua montium, 
montium et lubrica vallium et roscida cespitum et glebosa campo-
rum emersi me equo indigena peralbo vehens. Et in un altro luogo: 
Vel Pastor, vel Equisio, vel busequa, seu balantum, vel hinnientum, 
vel mugientium greges intervisat, qui ferocibus moderetur, morbidis 



Il martirio nella retorica del magnifico� 231

medeatur et egenis opituletur. Et in altra parte si leggono queste 
parole: Temporarium cantum commodavit […] furono seguite le 
pedate di questi nobilissimi huomini dal Boccaccio in diverse 
sue compositioni, come nella Fiammetta, et da Giulio Camil-
lo nelle sue orationi, il quale, in una al Christianissimo Re 
di Francia per lo Vescovo Palavicino così disse: La presenza di 
vostra maestà, la quale col suo splendore rasserena […] Et usa le 
repetitioni et l’Hiperbole. Queste sono le authorità di coloro 
che tenevano in seno i fiumi dell’eloquenza.10

Marinelli si rivolge ai lettori presentando una difesa pre-
ventiva contro le possibili critiche mosse sulla base dell’au-
torità di Aristotele nel terzo della Retorica (1404a 29-30), 
dove il retore distingueva l’elocuzione della prosa da quella 
della poesia in relazione ai soggetti più comuni e umili della 
prima. La scrittrice non contesta il criterio classico dell’ap-
tum, ma rivendica la possibilità di una elocutio solenne, in 
cui l’utilizzo degli artifici e ornamenti riservati ai poeti è 
legittimato dalla materia scelta. A provare la convenienza di 
una prosa poetica, Marinelli rintraccia una serie di voci dalla 
classicità, in primo luogo Gorgia Leontino, definito «Prima 
lampada del favellare», e di cui era noto lo stile compositivo 
complesso ed elaborato, seguito dai giovani e inesperti Cri-
zia e Alcibiade ma anche dai maturi e già affermati Tucidide 
e Pericle. Fonte del giudizio letterario sul sofista è la Vita 

10. L. Marinelli, La vita di Maria vergine imperatrice dell’universo descritta in 
prosa et in ottava rima da Lucretia Marinella, Venezia, Appresso Barezo Barezi 
1602, cc. a3r-a4v. Da ora in poi: Marinelli: 1602. Il passo è trascritto in maniera 
semi-conservativa: è stata regolarizzata la punteggiatura per una maggiore in-
telligibilità di alcuni luoghi, sono state aggiustate le maiuscole, gli accenti e gli 
apostrofi. I criteri valgono anche per le altre citazioni da stampe antiche.



232� Carolina Truzzi

(I, 9) scritta da Filostrato, di cui Marinella trascrive le pri-
me righe sull’energia e il vigore dell’orazione gorgiana11. La 
poeticità dello stile era riconosciuta dallo stesso Aristotele 
(Rhet. III 1404a, 24-26), che utilizza l’aggettivo poietiké per 
qualificare la léxis elegante e ornata di Gorgia. Il biasimo per 
la maniera gorgiana, di cui il luogo della Retorica è riportato 
precisamente dalla scrittrice, si lega in Aristotele alle virtù 
di un’elocuzione chiara, piana e comprensibile, lontano dalla 
concezione patetica del logos. Il «favellar poetico» deprecato 
da Aristotele è caratteristico anche di Alcidamante, che si 
serve nelle sue prose di alcuni artifici poetici, in particolare 
epiteti, iperboli e descrizioni. Riprendendo sempre dal ter-
zo libro della Retorica (III 1406a), dove Aristotele accusa Al-
cidamante di «freddezza dello stile», l’autrice riporta alcu-
ni esempi della costruzione simmetrica e dell’uso smodato 
di coppie e talora triadi. Tali scelte stilistiche, in direzione 
dell’ampliamento sintattico ed elocutivo, sono considerate 
da Marinelli come «i modi che contengono in sé il grande, 
et il magnifico dell’eloquenza». La scrittrice annovera tra i 
seguaci anche Platone, di cui la caratura poetica è ricono-
sciuta da Marsilio Ficino nel commentario al Timeo12 e nel 
Libro delle leggi13, dove i dialoghi platonici vengono qualifi-

11. Il testo era disponibile all’epoca nell’edizione Flavii philostrati de Vitis 
Sophistarum Libri duo, Antonio Bomfino interprete, 1516. Il passo riportato da Ma-
rinelli è a cc. B1v-B2r.

12. Compendium Marsilii Ficini in Timaeum, in Argumentum Marsilii Ficini in 
Dialogum septimum de legibus in M. Ficinio, Omnia divini Platonis opera, in Officina 
Frobeniana, Basilea 1539, pp. 674 e ss.

13. Argumentum Marsilii Ficini in Dialogum septimum de legibus in M. Ficinio, 
Omnia divini Platonis opera, in Officina Frobeniana, Basilea 1539, p. 819: «In his si-
gnificat omnia eius scripta in eam usque diem, id est senium, esse quodammodo 
divinitus inspirata, atque poetica figura disposita, ut sint allegorice plurimum 
exponenda. Idem quoque innuit statim post exordium Phaedri, ut sciamus, et 



Il martirio nella retorica del magnifico� 233

cati come sempre ispirati e disposti con figura poetica. L’e-
saltazione del Platone-poeta, che ha origine nelle Esposizioni 
sopra la Comedia di Dante – dove Boccaccio ritrae il filosofo 
come «dotato di tanta dolceza e di tanta soavità nella sua 
prolazione, che quasi pareva più celestial cosa che umana, 
parlando»14– si trova anche nella riflessione di Tasso, che nel 
discorso Dell’arte del dialogo lodava il filosofo in particolare 
per la facoltà dell’evidenza15.

Sempre nella lettera prefatoria, Marinelli attribuisce i 
«poetici modi di dire» nella prosa e l’ispirazione divina di 
tale combinazione a Ficino, che in una lettera a Bartolomeo 
Fonzio, citata dalla scrittrice, argomenta e difende tale scel-
ta, ponendosi appunto in continuità con Platone e presen-
tando la personale eloquenza come «comandata dal Cielo», 
così come Platone «non da humano ingegno, ma più tosto 
da un divino oracolo, pare che sia stato instigato e mos-
so»16. Se l’elevazione spirituale contraddistingue i dialoghi 
di argomento filosofico, è naturale che lo stesso ingrediente 
debba ritrovarsi negli scritti di argomento sacro. Sulla scia 
del platonismo si colloca anche Apuleio «dolcissimo et elo-

quae in adolescentia, et quae in ultimo composuit senio, poesim maxime redole-
re. Ob id in epistolis ait, mentem suam vel a nullo vel a quam paucissimis, et vix 
tandem et quadam vaticinii sagacitate posse comprehendi».

14. G. Boccaccio, Esposizioni sopra la Comedia di Dante, a cura di G. Padoan, 
Mondadori, Milano 1965, p. 239.

15. T. Tasso, Dell’arte del dialogo, introduzione di Nuccio Ordine, testo cri-
tico e note di G. Baldassarri, Liguori, Napoli 1998, p. 57: «Dovendo lo scrittore 
del dialogo assomigliare i poeti nell’espressione e por le cose inanzi a gli occhi, 
Platone meglio di ciascuno ce le fa quasi vedere».

16. Marinelli poteva leggere il testo nell’edizione Delle divine lettere del Gran 
Marsilio Ficino, tradotte per M. felice Figliucci senese, nuovamente ristampate con due 
tavole, In Vinegia, Appresso Gabriel Giolito de Ferrari, 1563, pp. 187 e ss. La let-
tera nella stampa è preceduta dall’argomento «Che la prosa si debba con poetici 
modi, e numeri adornare».



234� Carolina Truzzi

quentissimo», ricordato per l’apprezzamento del conterra-
neo Agostino e di cui Marinelli porta a testo tre passi che ri-
chiama all’Asino d’oro, ma in realtà provenienti anche da altri 
due scritti, esemplificativi dell’inventiva linguistica come di 
un andamento fortemente enumerativo e simmetrico, dove 
le figure di suono e le strutture a catena ricreano il ritmo 
della prosa poetica17.

Le «pedate di questi nobilissimi huomini» furono se-
guite, tra i moderni, da Boccaccio nella Fiammetta e da 
Giulio Camillo Delminio nelle orazioni, di cui viene cita-
to l’incipit dell’orazione di ringraziamento a Francesco I re 
di Francia per la liberazione del predicatore Pallavicino, 
esempio di un utilizzo virtuoso di ripetizione ed iperbo-
le18. Nella scelta di portare a testo Giulio Camillo, oratore 
e filosofo dai noti interessi ermetici e cabalistici, non è 
forse assente la frequentazione da parte di Marinella del-
le scritture ermetico-platoniche e delle dottrine dei prisci 
theologi, rintracciabili soprattutto nel Rivolgimento amoroso 
dell’huomo verso la divina bellezza, discorso steso nel 1597 e 
che affronta le tappe e i modi del cammino per giungere 
alla cognizione di Dio e all’unione totalizzante tra amante 

17. I brani portati a testo da Marinelli sono tratti rispettivamente da Meta-
morfosi, I, 2; De Deo Socratis 5; Florida, 13. Sulla lingua apuleiana cfr. L. Callebat, 
Formes et modes d’expression dans les oeuvres d’Apulée, in Aufstieg und Niedergang der 
rom. Welt, II 34-2, Berlin-New-York 1994, pp. 1600-1664 e C. Facchini-Tosi, Forma 
e suono in Apuleio, in «Vichiana», 15, 1986, pp. 9-168.

18. Cfr. C. Delminio, Due orationi di Giulio Camillo al Re Christianissimo, Vin-
cenzo Vaugris, Venezia 1545, c. Aij: «La Divina presentia di vostra Maestà, la 
quale col suo splendore rasserena anchor le tenebre di questo aere, ha finalmen-
te, riguardandola io mandato ne le molte oscurità de lo animo mio, tanti de suoi 
raggi, che io di gentilhuomo fuorestiere primo de ogni luce di consolatione, a la 
sola loro guida, da tutti, o non conosciuto, o abandonato son venuto a i miseri-
cordiosi piedi suoi».



Il martirio nella retorica del magnifico� 235

e cosa amata19. La rosa di autori classici e coevi presentati 
come autorità nell’eloquenza non prescinde quindi dall’in-
teresse per la letteratura neoplatonica attestata nell’opera 
della scrittrice: l’impegno sul piano speculativo, ricono-
sciuto anche alla prima sofistica e a Gorgia, sta alla base 
della caratura poetica delle prose di Platone, Ficino, Apu-
leio, Sidonio Apollinare e Giulio Camillo. L’afflato misti-
co attiva il «parlare grande e magnifico», come specifica 
Marinelli passando nella lettera alle «ragioni» delle prose 
solenni, così presentate:

Hora me ne discendo alle ragioni, delle quali la prima sarà 
questa, che le attioni, che hanno del grande, del magnifico, et 
del divino, e che trapassano le operationi humane, ricercano 
un modo di dire grande, et mirabile, molto diverso da quello, 
che si usa nel raccontar quelle attioni, che picciole, humili e 
basse sono. Et più si ricerca lo stile diverso, quando, che tali 
attioni dipendono da persone, che eccedono per l’eccellenza 
della lor natura gli huomini, et gli Heroi.20 

La terminologia e i parametri critici discendono eviden-
temente dai Discorsi tassiani, dove veniva teorizzata la pri-
orità dei concetti, definiti aristotelicamente «imagini delle 
cose che nell’animo nostro ci formiamo variamente»21 sulle 

19. Il discorso è in appendice a la Vita del serafico e glorioso s. Francesco de-
scritta in ottava rima da Lucretia Marinella, con un discorso del Rivolgimento Amoroso 
verso la somma bellezza, Pietro Maria Bertano, Venezia 1597.

20. L. Marinelli, La vita di Maria vergine imperatrice dell’universo descritta in 
prosa et in ottava rima da Lucretia Marinella, Appresso Barezo Barezi, Venezia 
1602, c. a4r.

21. T. Tasso, Discorsi dell’arte poetica e del poema eroico, a cura di Luigi Poma, 
Laterza, Bari 1964, p. 50.



236� Carolina Truzzi

parole, dunque sull’elocutio. È interessante notare come, de-
finendo i principi del proprio stile, e dunque costruendo la 
propria legittimità autoriale, Marinella dissimuli il prece-
dente tassiano, citando tra i moderni solo le autorità di Giu-
lio Camillo e Marsilio Ficino. Anche per la poetessa sono 
i soggetti grandi, magnifici e mirabili a generare l’innalza-
mento stilistico: la scrittrice parla di azioni che trapassano le 
operationi humane e personaggi che eccedono gli huomini e gli 
heroi, ovvero i santi e i martiri. La pratica eroica delle virtù è 
alla base delle nuove tipologie di santità elaborate in epoca 
tridentina: le vergini e le martiri degli scritti marinelliani 
subiscono sicuramente tale influsso, visibile nelle scene di 
«mortificazioni eccezionali, di asprezze penitenziali», rap-
presentate con particolare evidenza «nell’intento appunto 
di mostrare narrativamente in che cosa possa consistere la 
pratica eroica delle virtù»22. Parte della riflessione tassiana 
sulla forma del poema epico moderno si concentra sulla pre-
cisazione del tipo di imprese narrate (le azioni di cui parla 
qui Marinella) e sulla definizione delle persone che possono 
animare tali imprese. Come ricorda Franco Tomasi in un 
saggio dedicato alla ideologia del martirio nei poemi tassia-
ni, nei Discorsi del poema eroico Tasso riconosce che l’illustre 
proprio all’epica è quello fondato «sovra l’eccelsa virtù mili-
tare e sopra il magnanimo proponimento di morire, sovra la 
pietà, sovra la religione e sovra l’azioni ne le quali risplendo-
no queste virtù, che sono proprie de l’epopeia»23. Il discorso 

22. Mongini, “Nel cor ch’è pur di Cristo il Tempio”, cit., p. 364.
23. Tasso, Discorsi dell’arte poetica, cit., p. 102 e cfr. F. Tomasi, «Questa che ’l 

vulgo appella morte»: il martirio (e la morte) degli eroi nella Gerusalemme Liberata 
di Torquato Tasso, in «Achilles Orlando Quixote Ulysses. Rivista di epica» – La 
morte dell’eroe, a cura di M. Comelli, F. Tomasi, 2 (2), 2021, pp. 184-204.



Il martirio nella retorica del magnifico� 237

tassiano su uomini e donne eccezionali viene quindi decli-
nato da Marinelli sui santi e sul pantheon cristiano.

L’autrice rivendica la possibilità di un ductus ornato, dal 
momento che nelle sue prose ragiona «di azioni grandissime 
e di persone che eccedono l’istessa nobiltà». In queste dichia-
razioni teoriche in forma di lettera, la componente neoplato-
nica del poeta ispirato, veicolata dalle citazioni da Ficino e da 
Giulio Camillo, si unisce complementarmente alla concezio-
ne tecnica e aristotelica della poesia quale frutto di una facol-
tà esercitata e sottoposta a regole precise, in primo luogo la 
convenientia tra concetti e parole ribadita negli scritti tassiani. 

Passando ora al vaglio della prassi retorica nell’Holocausto 
d’amore, a partire dalla cornice teorica offerta nella lettera 
dedicatoria menzionata, le sezioni in cui maggiormente si 
può misurare la tipologia di prosa prescelta dall’autrice sono 
i lunghi monologhi della santa, le «Orationi infuocate», come 
recita il frontespizio della Vita di Santa Caterina. Non essendo 
disponibile un’edizione critica dello scritto, né alcuno stu-
dio a riguardo, è necessario in questa sede fornire un breve 
quadro della struttura e degli interessi contenutistici dell’ul-
tima opera di Marinelli. La protagonista di questo Holocau-
sto d’amore è Giustina, protomartire padovana condannata a 
morte dall’imperatore Massimiano nel 304 d.c., il cui culto, 
ben saldo nelle antiche tradizioni padovane, viene rinnova-
to dalla battaglia di Lepanto del 7 ottobre 1571. Dopo la bat-
taglia Giustina diviene per Venezia uno dei principali Santi 
Patroni, assumendo un posto centrale nel sentimento della 
popolazione della Serenissima24. Alla base del rilancio della 

24. Cfr. F.A. Roberti, La battaglia di Lepanto e la devozione a Santa Giustina, 
Verona 1975.



238� Carolina Truzzi

devozione sta dunque la sconfitta dei Turchi, che conferisce 
alla leggenda un valore propagandistico e ideologico topico 
del genere25. Negli ultimi decenni del Cinquecento, anche in 
ragione della riaffermazione del culto dei santi e della loro 
intercessione sancita dal Concilio Tridentino, si moltiplicano 
i riferimenti, nelle opere d’arte, nelle cronache e nei discorsi, 
alla protezione di Santa Giustina, legata alla chiesa nel sestie-
re di Castello dove il doge si recava ogni anno il 7 ottobre per 
ringraziare la santa26.

Nonostante una diffusione circoscritta  –  sono infatti 
solo tre gli esemplari dell’opera a noi giunti – l’Holocausto è 
d’interesse per diversi aspetti: il primo, già in parte delinea-
to, consiste nel trasferimento di strategie retoriche antiche 
e della riflessione tassiana su generi e stili, nella narrazione 
agiografica, processo che conferisce al genere l’autorità lette-
raria della retorica rinascimentale. Avvantaggiata dall’ibri-
dismo proprio al genere agiografico, diffuso nell’età coeva 
ma privo di riflessioni programmatiche e critiche, Marinelli 
coniuga la prosa epica alle istanze didattiche che distinguo-
no questo tipo di scrittura, costruita su schemi fissi e ripe-
titivi atti a trasmettere l’etica perfetta della vita religiosa 

25. Sul legame tra il genere agiografico e le forme di legittimazione politica 
si veda il volume collettaneo Political Discourses and Forms of Legitimacy in Me-
dieval Societies, a cura di I. Alfonso, H. Kennedy, J. Escalona, Brill, Leiden 2003.

26. Le agiografie dedicate a Giustina e censite in questa sede sono rispetti-
vamente: Vita, e trionfo di Giustina vergine, et martire santissima. Nell’allegrezza della 
vittoria ottenuta contra Turchi, il giorno della sua passione, del r.p.f Valerio Moscheta pa-
doano. Con alcune annotationi, ove si dichiarano molte historie, et anco si ragiona de tutti 
li corpi santi, che sono nella chiesa di Santa Giustina di Padova, In Venetia, appresso 
Gratioso Perchacino, 1572; Le vergini prudenti, cioè il martirio di s. Agata, Lucia, Agen-
sa, Giustina, Caterina di don Benedetto dell’uva, In Firenze, a stanza di Matteo Galassi 
e compagni librai in Lucca, 1587; Giustina vergine e martire santissima. Hierotragedia 
di Giovan Battista Liviera, In Padova, Appresso Giovan Antonio Zara, 1593.



Il martirio nella retorica del magnifico� 239

e gli ostacoli posta alla stessa. Citando la lettera prefatoria 
dell’editore Barezzo Barezzi alla Vita di Santa Caterina da 
Siena, «leggendo s’impara, come si habbia a contrastare col-
lo Inimico Infernale». La propensione educativa è nel caso 
dell’Olocausto incrementata e supportata dai corredi para-
testuali che accompagnano il lettore nell’approccio al testo 
e che continuano lungo tutti i tre libri come diaframma tra 
lettore e testo classico o sacro. Le annotazioni a margine co-
stituiscono materiale di interesse sia per il singolare approc-
cio esegetico, in una dialettica continua tra testo e fonte che 
mira a inquadrare il discorso in una specifica dimensione 
filosofico-teologica, sia per ricostruire la vasta biblioteca di 
riferimento, che spazia tra scritti patristici, classici e del ne-
oplatonismo fiorentino. Questa tipologia di esegesi erudita, 
atta a fornire costanti riferimenti al proprio discorso, si tro-
vava già nel trattato de La nobiltà, mentre non era mai stata 
apposta alle Vite delle sante, dove i paratesti consistevano 
in argomenti che accompagnavano il lettore, riassumendo 
per capi le vicende narrate. Non mi soffermo oltre su que-
sto aspetto, oggetto di una mia specifica indagine ancora in 
corso.

Come illustrato dalle preferenze accordate nella lettera 
prefatoria della Vita di Maria Vergine, lo stile della prosa si 
caratterizza per la figura retorica della ripetizione in tutte 
le sue variazioni e per l’adozione di epiteti, iperboli, simili-
tudini, metafore e descrizioni che intensificano l’evidenza 
stilistica. D’altronde la repraesentatio caratterizza già i pri-
mi Acta processuali, per la volontà di far rivivere le scene 
drammatiche e fortemente psicagogiche del martirio: anche 
nell’Olocausto l’amplificazione attraverso il meraviglioso cri-
stiano spinge all’emulazione delle virtù della protagonista, 



240� Carolina Truzzi

di cui gli atti devoti, la persecuzione, la vicinanza al divino e 
la morte sono enfatizzate dal concettismo specifico del seco-
lo. Vediamo quindi il momento successivo alla strage dei cri-
stiani in Campo Marzio da parte di Massimiano, il discorso 
di Giustina e la descrizione degli istanti precedenti la morte 
della vergine in Campo Marzio. Siamo nel terzo libro, nella 
Passio vera e propria:

Così disse questa Regina insuperabile di virtù, si acciecano 
gli occhi dello spirito nello splendore delle attioni di cotanta 
Vergine, si abbagliano gli occhi della considerazione nella 
grandezza della sua invincibile fortezza. La fortezza virtù tanto 
laudabile si adopera, circa pulcherrima pericula, che più bel-
la, e più laudabil cosa sarà, che spender la vita per la fede di 
Christo? Però o come belli o come degni di gloria sono li peri-
coli, a quali ti esponi, o fortissima Regina, o bellissima figliuola di 
Gierusaleme, si confondono gl’intelletti nella grandezza delle 
tue meraviglie. Con invitto movimento, e volto non punto 
smarrito Giustina essortava, inanimava alla fede di Giesù le 
genti confirmando in essa coloro, che seguita l’havevano, in-
nanimandoli a non temere la morte, per goder perpetua vita 
sopra le stelle, piangeva ciascuno in conoscere la sua amata, 
e riverita Regina, vicina al martirio, essa inginocchiata sopra 
un durissimo sasso mandava preghi al Cielo, ceddè la durezza 
del marmo al lieve peso delle ginocchia sante, facendo in esso due 
eguali cave; come veggiamo ad incavarsi cosa lieve a peso sopra-
stante, mostrando altrui, che la sua rigida e fredda densità si 
haveva rintenerita, e fatta pietosa a tanta crudeltà. In que-
sto alli cenni dell’infuriato Tiranno, un soldato formidabile 
nel sembiante, con maniera più di spirito di inferno, che di 
humana creatura, trafisse il petto della coraggiosa Donzella: 



Il martirio nella retorica del magnifico� 241

uscì, come da vivo fonte un fiume di liquefatti rubini a fre-
giar il candido Avorio del delicato seno; ferì l’empia mano 
quel petto, in cui, come in sacro tempio riposava il rettor delle 
superne contrade, prendendo soavissimo riposo; ferì quel cuore 
l’empio ministro, in cui per le mani de gl’Angeli era dipinta 
con pennello d’amore la faccia di colui per cui la vita grave a 
lei pareva [imitatio Christi]. Così la felice peregrina si unì alla 
bianca e splendida nuvoletta che l’attendeva, composta di mi-
nute stelle, cioè del lume dell’anime de beati martiri e gloriose 
donzelle, le quali formavano così unite, quasi che un globo 
somigliante ad un sole candido, perché l’une nell’altre riflet-
tendo i raggi, cagionavano un candore tale, quale veggiamo la 
vita lattea biancheggiar e per la reflessione di molte stelle, le 
quali si feriscono collo splendido de’ raggi loro.27 

Nel passo abbondano le figure retoriche dell’iperbole 
(Regina insuperabile di virtù – invincibile fortezza), della ripe-
tizione (inanimava alla fede di Giesù  –  innanimandoli a non 
temere la morte) e della similitudine, con cui si descrive la 
flessibilità della pietra alle «ginocchie sante» di Giustina. 
L’impressione prodigiosa delle ginocchia nei sassi è aneddo-
to inserito nelle versioni antiche della Passio tra IX e X seco-
lo, come rilevato da Giustino Prevedello, studioso della tra-
dizione del testo28. La rappresentazione icastica del trapasso 
di Giustina si avvale del lessico proprio alla lirica amorosa: 
la ferita genera un «fiume di liquefatti rubini a fregiar il 
candido Avorio del delicato seno». I due momenti succes-

27. Holocausto, III, c. Q3r.
28. Cfr. G. Prevedello, Considerazioni sulla Passio di santa Giustina vergine e 

martire di Padova, in Santa Giustina e il primo cristianesimo a Padova, Museo Dioce-
sano di Padova, Padova 2004, pp. 85-89.



242� Carolina Truzzi

sivi sigillano il passaggio dalla dimensione esteriore a quel-
la dell’interiorità di Giustina, di cui il petto è sede («sacro 
tempio») dell’effige di Cristo, dipinta «con pennello d’amo-
re» dagli angeli. La contemplazione interiore è con termini 
simili tracciata anche nella Vita di San Francesco (canto II, 
ott. 57: «Tacque, e nel cor, ch’è pur di Christo il tempio, / 
forma, e dipinge, il Signor nostro essangue / pregar il Padre, 
e del pietoso essempio, / sudar la bianca faccia il vivo san-
gue»29) e nel Discorso del rivolgimento amoroso30, dove Mari-
nelli illustra le tappe dell’itinerario mistico che conducono 
all’amore di Dio. L’iconicità interiore, ricorrente nelle opere 
religiose della scrittrice, è stata relazionata da Guido Mongi-
ni agli Esercizi spirituali di Sant’Ignazio di Loyola, che esorta 
a comporre visivamente la storia sacra nello spazio interno31. 
Il passaggio sembra significativo di come alcuni brani, stili-
sticamente rappresentativi di un barocchismo scenografico 
e celebrativo, ad una attenta analisi restituiscano anche una 
precisa concezione della religiosità e di pratiche spirituali 
cui Marinelli aveva storicamente accesso. 

Il secondo e ultimo brano su cui mi soffermo appartie-
ne a una delle numerose orazioni con cui Giustina converte 
le popolane e le nobildonne e insegna la dottrina di Cri-
sto. Le parole che Giustina rivolge al popolo sono definite 

29. L. Marinelli, Vita del serafico et glorioso S. Francesco descritta in ottava rima 
dalla molto illustre signora Lucretia Marinella, con un discorso del Rivolgimento Amo-
roso verso la somma Bellezza, In Venetia, Presso Bertano, 1597, c. H2r.

30. Ivi, c. **2v: «Percioché essendo l’anima tua in tutto libera et sciolta da 
ogn’altro oggetto, resterà solamente informata della effigie del Superno Fabbro, 
che è solo oggetto del tuo cuore, il quale lo trasmutò tanto perfettamente, che 
scacciandone ogn’altra immagine lo rese di se solo, come d’ogni perfettione col-
mo et ripieno».

31. Cfr. Mongini, “Nel cor ch’è pur di Cristo il Tempio”, cit., in particolare pp. 
370-371.



Il martirio nella retorica del magnifico� 243

«catenette d’oro, che guidavano prigionieri gli animi altrui 
alle riviere del Cielo»32, evocative della forza della parola di 
Giustina.

Ricordatevi, che ’l Mondo non ha cose permanenti, quelle, 
ch’ora sono, svaniscono, et altre sorgono, queste caggiono, 
altre di nuovo nascono, con queste vicissitudini il Mondo si 
mantiene: Omnia sunt in fieri, et non habent partes permanentes. 
[Salo. Ubi flumina exeunt revertentur. Arist]. Però vi esorto à non 
ponere speranza in cose fuggitive, le quali, quando credi pos-
sedere, ti sono quasi aura, o lieve sonno, fuggite da gli occhi 
e dalle mani. Quella suprema Providenza, la qual desidera la 
salute di ogni uno, adorna et empie della sua gratia, et de’ suoi 
favori l’anima nostra quando, che humile e dimessa si scopre 
a gli occhi suoi, li quali più lucidi del Sole, mirano e conside-
rano nel cuore l’operationi de gli huomini, et il profondo de 
gli Abissi; [Dionis Ar. Tunc Deus animas de suo lumine amplet, 
quando se ipsa illi, quasi iam caecas, atque silent exsposuerunt] ma 
a quelle menti, che superbendo credono aguagliar li superni, 
quasi avaro de’ suoi doni, li racchiude in se stesso: però l’hu-
miltà sarà ricco freggio d’ogni anima, che desidera grandezze 
sempiterne et annumerarsi colli Divi.
O amici di Giesù, fuggiamo il peccato, ancor che picciolo; 
percioche molte cose picciole nite, facciono una congerie 
grande, [Arist. De verit. Ex multis paucis, faciunt unum satis], il 
grano di senape è picciolissimo, et produce un’albero di gran-
dezza immensa, dalle picciole procedono le cose grandi: state 
caute: dal primo, et ambiugio biancheggiar dell’Albane, viene 
il giorno caldo, e lucidissimo: non lasciate allignare gli errori 

32. Holocausto, III, c. P4r.



244� Carolina Truzzi

nel cuor vostro, li quali se non si tagliano dalla radice li vedi, 
quasi fumo, in un punto crescere, e quando credi che perdano 
di forza e di vigore all’hora s’innalzano, si stabiliscono, quasi 
pesante ferro: ne imitarete la piuma, che va qua, là seguendo 
le instabilità del Mondo, e le vanità sue. Li perversi pensieri 
separano l’huomo da Dio, [Salo. Supi. Perversa cogitationis se-
parant a Deo], come li buoni a lui l’avvicinando considerando 
la poco fermazza delle cose, dice il Sapiente: Vidi omnia, quae 
sub Sole fiunt, omnia vanitas, et afflictio spiritus. […] Egli tutto 
amore a braccia aperte ci chiama con voce risonante; ma non 
udita dal senso, prega noi a mirare per la ferita del petto, di 
qual foco infiammata arde per cagione nostra, l’anima sua, 
[Alb. Magn], egli ci dà la gratia, onde possiamo alla salute per-
venire, destando il libero arbitrio [Gratia non datur illi, qui se 
non habilitat ad gratiam] ad assentire alla sua pietà; ma coloro, 
che fuggono il dono, ne si dispongono a ricevere il celeste fa-
vore, ne rimangono privi; quelli, che chiude gli occhi per non 
vedere il Sole a ragione muore tra le tenebre. [A. August, Qui 
fecit sine te, non saluabit te, sine te]. Colui, che creati ci ha senza 
il nostro aiuto, salvar non ci vuole senza il nostro consenso.33

Giustina insegna la vanità delle cose terrene, il pericolo 
del peccato, la necessità di cooperare con la grazia divina at-
traverso il libero arbitrio. La riscrittura dei passi latini – Ec-
clesiastae 1, 9; Sapientae 1,3; Sermo 169, 13 di Agostino  –  si 
alterna a immagini quotidiane per rendere più vivide le ve-
rità spirituali: il grano di senape che, piccolissimo, produce 
un albero di grandezza immensa; gli errori e i peccati che, 
come fumo, si diffondono presto; la piuma portata dal ven-

33. Holocausto, III, c. O6v.



Il martirio nella retorica del magnifico� 245

to a significare l’instabilità di chi si lascia trascinare dalle 
vanità terrene. Abbondano i contrasti e l’oratrice passa dal-
la seconda persona plurale alla seconda singolare («quando 
credi possedere») per avvicinare l’auditorio. Per infiammare 
le dame all’amore per Cristo, Giustina ripercorre le vicende 
della sua vita terrena, della passione e della morte. L’ora-
zione si presenta, stilisticamente e concettualmente, vicina 
alla predicazione seicentesca. Accanto al modello classico di 
una prosa enfatica e articolata, sta l’imitazione del modello 
di eloquenza e dottrina offerto dai padri della Chiesa e ri-
lanciato nelle retoriche ecclesiastiche cinque-seicentesche, 
dove sono centrali il potere affettivo della predicazione e la 
persuasione al mutamento di vita. Le orazioni di Giustina 
sono atte al movere, ad accendere la tensione emotiva dell’u-
ditorio, attraverso una sintassi e un’eloquenza magniloquen-
te: la lunghezza dei periodi, unita alla frequenza delle con-
giunzioni e alle figure di duplicazione, concede poche pause 
e mantiene alta la tensione nel lettore, apostrofato diretta-
mente («Ricordatevi»; «Però vi esorto»). Accompagnano la 
prosa enfatica e articolata i riferimenti ai passi scritturali, 
“postillati” dalla scrittrice nei marginalia della stampa, che 
completano l’esercizio di predicazione sacra, fornendo al 
lettore un insieme di loci cui tornare agevolmente per pra-
ticare la fede. La molteplicità e la varietà di citazioni, oltre 
a dimostrare la competenza dell’autrice, restituisce all’agio-
grafia il ruolo di cornice e supporto degli scritti dei Padri 
propria alla produzione omiletica.





Indice dei nomi

Abrabanel Y. (Leone Ebreo), 
122, 123, 124, 128, 129, 132, 135, 
135n, 140, 140n

Acucella C., 92n, 108n
Adamson P., 21n, 38n, 41n
Adorni Braccesi S., 104n
Agosti B., 43n
Agostino d’Ippona, 17, 23, 230, 

234, 244
Agricola R., 99, 100, 102, 104, 

106
Agrippa, 29
Alberti L.B., 28, 29, 39
Alcidamante, 232
Aldobrandini C., 196, 196n, 197, 

197n
Aldobrandini P., 219
Alfano G., 169n
Alighieri D., 77, 85, 208n
Andreani V., 73n, 146n, 147n
Andreini G.B., 195, 195n
Andreini I., 187, 189, 189n, 190, 

190n, 191n, 192, 192n, 193, 
194, 195, 195n, 196, 197, 198, 
199, 201, 201n, 202, 203, 204, 

205, 206, 206n, 207, 207n, 
208, 210, 210n, 211, 212, 214, 
216n, 217, 221, 222, 223, 225n

Angelucci T., 226
Apuleio, 40, 230, 233, 235
Aquilano S., vedi Ciminelli de’, 

S.
Aragona, Alfonso I d’, 177
Aragona, Anna d’, 85
Aragona, Ferrante II d’, 76n
Aragona, Giovanna d’, 85
Aragona, Tullia d’, 124, 124n
Arbel B., 28n
Arbizzoni G., 168n
Aretino P., 58, 58n
Ariosto L., 71, 71n, 161n, 180, 

180n
Aristotele, 169n, 231, 232
Arriaga F.M, 135n
Avalos, Alfonso d’, 75
Avalos, Ferrante (Ferdinando 

Francesco) d’, 75, 76, 84

Baffo F., 129
Baldassarri G., 169r, 185n, 233n



248� Indice dei nomi

Baratto M., 120, 120n
Barbaro E., 25
Bardazzi G., 46, 46n, 48, 48n, 63n
Barezzi B., 239
Barleti M., 168n
Bembo P., 27, 72, 122, 130, 130n
Benivieni G., 58
Berra C., 108n, 123n, 130n
Betussi G., 86, 87, 129, 129n
Bigalli D., 123n 
Bigolina G., 15, 119, 119n, 120, 

120n, 121, 125, 125n, 126, 127, 
127n, 128, 129, 129n, 130, 131, 
131n, 132, 132n, 133, 133n, 134, 
135, 135n, 136n, 137, 138, 138n, 
139, 140n, 141, 142

Bilancia E., 123n, 124n, 139n
Birago F., 170
Boccaccio G., 77, 86, 86n, 136n, 

137, 180n, 231, 233, 233n, 234
Boezio, 23, 99
Boiardo M.M., 161n
Bolzoni L., 44n
Bondi F., 150, 150n
Borgia, Lucrezia, 85
Borgogni G., 190, 190n, 192, 

192n, 194, 195n
Borsetto L., 82, 92n
Borzelli A., 170n
Bosisio P., 205n
Bowd S., 47n, 55n
Bozzola S., 31n
Britonio G., 79
Bronzini C., 225n
Bruno G., 29, 29n
Buonarroti M., 43, 43n 65, 65n, 

67n

Burke P., 19n
Busdraghi V., 92

Cabani M.C., 209n, 210n
Cagnolati A., 134n 
Calderone Goudano I., 196
Calmeta V., vedi Colli V.
Cambini A., 168n
Campeggi R., 219
Campi E., 46n, 47n, 55n, 61n
Campiglia M., 225n
Canone E., 135n
Cantarini F., 108
Canziani G., 123n
Carinci E., 93, 93n, 94n, 95n, 

97n, 98n, 99n, 104n
Cariteo, vedi Gareth B.
Carlo V, 79
Carlsmith J., 20
Carnesecchi P., 47
Carrai S., 58n, 137n, 152, 153n, 

193n
Carrario P., 99, 101, 103, 105, 

105n, 106
Carruthers M.J., 44n, 45, 45n, 

55, 56n
Castiglione B., 77, 78, 78n, 122, 

131n
Castriota G. (detto Scander-

beg), 168, 168n, 169, 177, 178
Catana L., 123n
Catullo, 23, 41, 143n
Cavalca D., 60n
Cavallarin A.M., 47
Cedrati C., 195n
Cereta L., 12, 19, 20, 22, 22n, 

23, 24, 25, 26, 27, 28, 29, 



Indice dei nomi� 249

29n, 30, 30n, 31, 32n, 37, 38, 
39, 40, 41

Chiabrera G., 196
Chiodo D., 192n
Cibo A., 219
Cicerone, 34, 77
Ciminelli S. de’ (detto Serafino 

Aquilano), 153n, 164
Claudiano, 29n, 38
Coccapani C., 92, 98, 116
Colby A.M., 179n
Colie R., 28n, 29n, 31n, 38n, 

40n
Collalto, Collaltino di, 143, 144
Colli, V. (detto il Calmeta), 

161n, 162n
Colonna F., 75, 76, 76n 
Colonna M., 170 
Colonna P., 84n 
Colonna Sforza C., 170 
Colonna V., 13, 14, 43, 45, 45n, 

47, 47n, 48n, 49, 50, 50n, 52, 
54n, 55, 55n, 57, 58, 58n, 60, 
61, 62, 64n, 65, 65n, 66, 67, 
67n, 68, 71, 72, 73, 75, 76, 77, 
78, 79, 89, 80n, 82, 83, 85, 
86, 88, 89

Cornelio Agrippa, 29
Copello V., 47n, 67n, 73n, 78n
Corradi M., 122n
Correggio, Niccolò da, 153n, 

162, 162n
Corso R., 167n
Cox V., 21, 25n, 26n, 28n, 32n, 

34n, 46n, 73, 73n, 85, 85n, 
140, 193n, 225n, 228, 228n

Crisolfo B., 99

Crizia, 231
Curtius E.R., 81n

D’Ascoli A., 47n
Daniele A., 204n, 213n, 219n, 

222n
De Hollanda F., 67, 69n
De Las Nieves Muniz M., 179n
De Liso D., 201n
Del Mastro D., 135n
Delcorno C., 54n, 60n, 66n, 

136n
Della Casa G., 193, 193n, 208n 
Delminio G.C., 234, 234n
Di Benedetto A., 161n, 190n 
Dolce L., 74, 75n, 76, 77, 77n, 

80, 81, 81n, 87, 88n, 91
Domenichi L. 93, 99, 117n
Donati A., 43n, 64n, 66n, 69n
Doria Gonzaga, Vittoria, 219
Doria, Iacopo, 219
Dornau C., 29n
Durante F., 219
Duranti A., 203, 205, 212

Erasmo da Rotterdam, 99
Erspamer F., 207
Este, Cesare d’, 171
Este, Giulia d’, 171, 180
Este, Isabella d’, 162n

Faci L., 169
Faini M., 168n
Farnetti M., 150
Fedele C., 20
Fei A., 170
Feng A.A., 20n, 41n



250� Indice dei nomi

Ferroni G., 201n
Ficinio M., 232
Finucci V., 119, 119n, 120n, 125n, 

129, 129n, 132, 132n, 137
Fontanini B., 49
Fonzio B., 233
Forcellino M., 43n, 44n, 47n, 

50n, 55n, 64n
Fragnito G., 55n
Franco D., 168n
Franco V., 144n
Fumaroli M., 227n

Galilei G., 268
Galletti M., 205n
Gareth B. (detto Cariteo), 161n
Gentili G., 162n
Ghetti G., 168n
Giachino L., 193n, 195n, 198n, 

210, 210n
Gibson J., 20n, 21n, 30n, 34n, 41n
Giovannozzi D., 135n
Giustina di Padova, 227, 237, 

238, 238n, 240, 241, 242, 243, 
244, 245

Giovio P., 75, 75n, 80n, 168n
Gorgia, 231
Gottifreddi B., 74, 74n
Grazioli C., 187n
Gregorio Magno, 62, 62n
Griffin Q., 20n, 23n, 24n, 40n
Grimani M., 227n
Guidi A., 124n

Hamesse J., 45n
Hempfer K.W., 169n
Honnacker H., 169n

Ignazio di Loyola, 241
Ingegneri A., 188, 189
Innamorati I., 208n
Isocrate, 96, 98, 99n, 100, 100n, 

101, 103, 104, 105, 106, 107, 
108, 109, 110, 111, 112, 114, 116, 
117

Jardine L., 24n
Jarrat S.C., 20n
Jones A.R., 146n
Jossa S., 169n

King M.L., 20n, 22n
Kolsky S., 228n

Largaiolli M., 161n
Latini G., 170
Leone Ebreo vedi Abrabanel Y.
Leoni B., 226
Leporatti R., 58
Leushuis R., 123n, 124, 124n
Liguori M., 47n, 190n, 233n
Longhi S., 161n, 163n
Longo N., 78n, 131n
Lorenzetti S., 179n
Luciano di Samosata, 23, 28
Luongo G., 227n
Luparia P., 175n

Machiavelli N., 28, 175n
Magalhães A., 72n
Maggi A., 24n
Malipiero G., 58
Malloch A.E., 28n, 37n
Mandalà M., 167n, 169n, 170n, 

176n



Indice dei nomi� 251

Manuzio A. (iuniore), 167n
Manzoni G., 47n
Marcheschi D., 104n
Marcozzi L., 18, 153n
Marinelli C., 225
Marinelli G., 225
Marinelli L., 134, 134n, 135, 135n, 

225, 226, 228, 231, 231n, 232, 
232n, 233, 233n, 234, 235, 
235n, 236, 237, 242

Mario A., 92, 97, 97n, 98n, 99n, 
100n, 104n, 107n

Marsh D., 28n, 29n, 30n
Martín Clavijo M., 135n
Martinelli Braglia G., 108n, 176
Marzi M., 114
Marziale M.V., 23
Matraini C., 14, 91, 91n, 92, 92n, 

93, 93n, 94, 94n, 97, 97n, 98, 
98n, 99, 99n, 100, 101, 101n, 
102, 102n, 103, 104n, 105, 
105n, 107, 107n, 108, 108n, 
109, 109n, 110, 110n, 111, 111n, 
112, 112n, 113, 113n, 114, 114n, 
115, 115n, 116,116n, 117

Mattioli T., 168
Mauri D., 205n
Mazzacurati G., 207
Mazzatinti G., 171n
Mazzoncini C., 43n, 51n, 52n
Mazzoni S., 187n
McCue Gill A., 20n, 22n
McHugh S., 46
Medici, Alessandro de’, 12, 94
Medici, Cosimo I de’, 171
Medici, Giulio de’, 93, 94, 95, 98
Medici, Virginia de’, 171

Melechini M., 155
Merula G., 26
Miani Negri V., 225n
Michelangelo vedi Buonarroti 

M.
Mirtilla I., 162
Moderata Fonte vedi Pozzo M.
Molin F., 227
Molin G., 160
Molinari C., 196
Mongini G., 226n, 236n, 242, 

242n
Montaigne, M. de, 40n
Morando S., 194
Moreno Lago E.M., 135n
Moroldo A., 179n
Moroncini A., 43n
Museo Grammatico, 167
Mussini Sacchi M.P., 143n

Nelson J.C., 123
Niccolai E., 43n
Nissen C., 119n, 120n, 129n, 133n
Nogarola G., 20

Ochino B., 46, 46n, 47, 48, 49, 
50, 51, 52, 52n, 53, 53n, 54, 
54n, 55, 55n, 56, 59n, 61, 62, 
63, 66

Omero, 81
Orazio, 77, 178
Ordine N., 29n
Orsini F., 170
Ossola C., 47n
Ovidio, 28, 137, 137n, 144, 145n, 

149, 159, 174n



252� Indice dei nomi

Pall E., 168n
Pasini G.L., 171n 
Penna C.T., 218n, 219n
Pericle, 231
Perocco D., 162n, 294n
Petrarca F., 77, 149, 150, 159, 

159n, 177, 193, 193n, 198n, 
206, 207, 208, 212

Petrocchi G., 208,
Phillippy P., 143n
Piantoni L., 228n
Pich F., 161n
Petrobon E., 45n
Pignatti F., 49n
Piscini A., 93n
Pitagora, 37
Plaisance M., 207n
Platone, 77, 122, 230n, 232, 233, 

233n, 235
Plinio il Vecchio, 37, 69, 184
Pole R., 64, 65
Poliziano A., 180n
Polo De Beaulieu M.A., 44n
Porfirio, 23, 37
Pozzi G., 179, 180n
Pozzo M. (detta Moderata Fon-

te), 23, 225n
Prandi S., 200
Pretalli M., 175n 
Prevedello G., 241
Properzio, 144n
Puppi L., 43n

Quintiliano, 230, 25, 25n, 35n
Quondam A., 58n, 108, 108n, 

131n, 195n

Rabil A.Jr., 19n, 20n, 22n, 23n, 
25n, 27n, 39n

Rabitti G., 72, 72n, 92n, 93, 
108n

Ranieri C., 46n
Rasi D., 169n
Ray M.K., 22n, 23n
Rensi G., 82n
Richardson B., 94n, 95n, 98n
Riga P.G., 58n
Rigo P., 219n
Roberti F.A., 237n
Rolfe Prodan S., 46, 46n
Rosati G., 144n, 145n, 146n, 157, 

157n, 158n, 159n
Ross S.G., 20n

Saffo, 72, 138, 196
Saiber A., 39n
Salvatico B., 15, 126, 129, 142
Sanson H., 94n, 142n
Santagata M., 193n
Santamarìa Villarroya A., 205n
Santosuosso S., 193, 201, 206n, 

210n
Sapegno M.S., 46n, 55n, 72n, 81, 

81n, 82n
Sartor M., 163n
Savorgnan M., 152
Scala A., 20
Scarpati C., 49n
Schibanof S., 21n, 28n, 41n
Segre C., 71n, 157n
Seneca, 23, 77
Serafino Aquilano, vedi Cimi-

nelli de’, S.
Serina P., 20



Indice dei nomi� 253

Settia A.A., 175n
Sforza A., 21n
Sidonio Apollinare, 255
Silio Italico, 175n, 178
Sinesio di Cirene, 28
Sirleto G., 167n
Sorbelli A., 171n
Speroni S., 123, 124, 124n
Stabile G., 56n
Stampa G., 143, 144, 144n, 145, 

146, 148, 149, 150, 150n, 152, 
153, 154, 155, 160, 160, 161, 
162, 162n, 164, 165, 177n

Stella C., 162n
Stock B., 45n

Tarsi M.C., 73n, 143n, 144n, 
146n, 153n, 155n, 161

Tarud Bettini S., 60n
Tasso B., 72, 72n, 124, 124n
Tasso T., 84, 85n, 167, 173, 177n, 

180, 180n, 183, 184, 189n, 
190n, 193n, 196, 197n, 198, 
200, 201n, 208, 209, 209n, 
210, 214, 219, 228n, 233, 233n, 
235n, 236, 236n

Tassoni A., 167, 167n
Tateo F., 123
Taviani F., 192n
Tebaldeo A., 153n, 154, 154n, 155, 

161n, 162, 162n
Tibullo, 144n
Tolomeo C., 183
Tomasi F., 146n, 236, 236n
Tomasini G.F., 120, 120n
Tommaso d’Aquino, 81, 180n
Torre A., 44n, 46n

Torrentino L., 91, 91n, 93, 117
Toscano T.R., 80n
Trissino G.G., 175 
Troiano A., 60n
Tucidide, 229, 231
Turmeda A., 29n

Vaccaro A., 168n
Valerio A., 44n, 46n, 50n, 51n
Valerio L., 167n, 170
Vallauri T., 171n
Varano C., 20
Varchi B., 99, 192n
Vardala M., 19n
Vazzoler F., 196n, 198n, 206n
Vecellio T., 43
Verbeke D., 99n
Vernacola L., 21n
Villa A., 174n
Virgilio, 77, 178

Wiesner-Hanks M.E, 74n

Yates F.A., 44n

Zancan M., 82n





Autrici e autori

Cristina Acucella è ricercatrice tenure track di letteratu-
ra italiana all’Università della Basilicata. Ha conseguito un 
dottorato internazionale in filologia e letteratura italiana 
presso l’Università di Firenze (con le Università di Bonn e 
Paris-Sorbonne). Tra i progetti di ricerca a cui ha preso par-
te figura un PRIN sull’Orlando Furioso e la sua fortuna figura-
tiva, con l’Unibas e la Scuola Normale Superiore di Pisa, e 
un ERC sull’opera di Anton Francesco Doni, con la Scuo-
la Normale Superiore di Pisa. I suoi interessi di ricerca si 
incentrano principalmente sulla letteratura rinascimentale 
e barocca, con particolare attenzione alla lirica petrarchi-
sta, al sogno, alle Accademie del Regno di Napoli del XVI 
e XVII secolo e, più di recente, al rapporto tra poesia e po-
esia per musica nel tardo Rinascimento. Ha pubblicato un 
commento alle Lettere e Rime di Chiara Matraini (FUP, 2018, 
vincitore del Premio Ricerca “Città di Firenze”) e il saggio 
monografico Il sogno dell’amata nella lirica del Rinascimento. 
Da Petrarca a Marino (Pacini Fazzi, 2022).

Veronica Andreani si è formata presso l’Università di Pisa 
e la Scuola Normale Superiore, dove ha conseguito il dotto-



256� Autrici e autori

rato con una tesi sulla poesia di Gaspara Stampa. Si occupa 
di lirica e scrittura epistolare del Cinquecento, soprattutto 
femminile, e dei rapporti tra letteratura e arti figurative. È 
stata assegnista di ricerca presso la Scuola Normale Superio-
re e l’Università Ca’ Foscari Venezia. In quest’ultimo ateneo 
ha preso parte al PRIN 2022 PoetRi: Poetesse del Rinasci-
mento, nell’ambito del quale attende ora ad una nuova edi-
zione commentata delle Rime di Gaspara Stampa. 

Matteo Bosisio è professore a contratto di letteratura ita-
liana presso l’Università degli Studi di Milano. Tra le sue 
ultime pubblicazioni ricordiamo Verità, amore, responsabi-
lità. Le figure femminili ne «Il Re Torrismondo», Leonforte, 
2017; Mercanti e civiltà mercantile nel «Decameron», Napoli, 
2020 e Il teatro “pre-classicista” nelle corti padane, Oxford-
New York, 2022. 

Angelo Chiarelli è professore a contratto presso il Diparti-
mento di studi umanistici dell’Università della Calabria. Ha 
conseguito il dottorato di ricerca in langues, lettres et traduc-
tologie presso l’Université Libre de Bruxelles (in cotutela con 
l’Università della Calabria) con una tesi sull’edizione critica 
dell’Amor di Marfisa di Danese Cataneo. Dal 2017 al 2021 
è stato research fellow (aspirant) del Fonds de la Recherche 
Scientifique di Bruxelles. Dal 2022 al 2024 è stato assegnista 
di ricerca presso il Dipartimento di studi umanistici dell’U-
niversità della Calabria. Collabora con il gruppo di ricer-
ca del PRIN 2022 PoetRi: Poetesse del Rinascimento. Ha 
collaborato alla nuova edizione commentata dei Dialoghi di 
Torquato Tasso diretta da Umberto Motta e ora in corso 
di stampa. Nel 2024 ha pubblicato la monografia La penna 



Autrici e autori� 257

dello scultore. La produzione epico-eroica di Danese Cataneo (Le-
dizioni). Con Tancredi Artico ho curato il volume “Al suon 
de’ mormoranti carmi”. Magia e scienza nell’epica tra Cinque e 
Seicento (Vecchiarelli, 2019).

Maria Sole Costanzo è assistant professor nel Dipartimento 
di lingue e letterature romanze al Boston College. Le sue 
recenti pubblicazioni studiano le interrelazioni tra esilio 
e lingua in rapporto alla costruzione di identità pubbliche 
in autori medievali e rinascimentali, come Petrarca e Leon 
Battista Alberti. Un ulteriore ambito dei suoi studi riguarda 
le donne dell’Alto Rinascimento italiano, e dal 2015 collabo-
ra con l’Isabella D’Este Archive Project (http://isabelladeste.
web.unc.edu/).

Giulia Lanciotti si è addottorata presso l’Università degli 
Studi Roma Tre con una tesi dal titolo Notturno Napoletano: 
nuove indagini sulla vita e sulle opere. Ha completato il suo 
assegno di ricerca presso il Dipartimento di studi umani-
stici di Roma Tre con il PRIN 2022 PoetRi: Poetesse del Ri-
nascimento, nell’ambito del quale ha analizzato la stampa 
Valgrisi (1546) delle Rime spirituali di Vittoria Colonna sotto 
un profilo filologico e critico. I suoi campi di interesse sono 
la poesia e l’editoria popolare del primo Cinquecento, con 
particolare attenzione agli strambotti e ai cantimpanca ri-
nascimentali.

Luca Marcozzi insegna letteratura italiana nel Dipartimen-
to di studi umanistici dell’Università degli Studi Roma Tre. 
È stato Fulbright distinguished lecturer all’Università di Notre 
Dame e ha tenuto corsi e seminari in diversi atenei inter-

http://isabelladeste.web.unc.edu/
http://isabelladeste.web.unc.edu/


258� Autrici e autori

nazionali. I suoi interessi sono rivolti soprattutto a Dante, 
Petrarca e alla letteratura del Rinascimento. Tra i suoi libri 
recenti, Petrarca. La vita e il mondo (2025), Dante e la povertà 
(2024), Bembo (2017), il commento alla Comedia di Dante con 
figure dipinte nell’Edizione nazionale dei commenti dante-
schi (2015). Ha redatto con F. Rico la voce Petrarca, Francesco 
per il Dizionario biografico degli Italiani (2015) e curato il Les-
sico critico petrarchesco (2016) Tra i contributi recenti in vo-
lumi e riviste si ricordano quelli dedicati ai canti VI e XXX 
del Paradiso e al ruolo dei classici nella cultura letteraria di 
Dante (nel volume Now feed youtself, 2024). Tra i numerosi 
prodotti della ricerca all’interno delle attività del Prin ITI-
NERA, della cui unità romana è coordinatore, si segnala-
no almeno quelli relativi alla corrispondenza epistolare di 
Petrarca, che ne offrono un quadro d’insieme (Petrarca e le 
sue reti epistolari, da Firenze all’Europa, in Échanges épistolaires 
autour de Pétrarque et Boccacce, a cura di S. Ferrara, Paris 2021 
e Il dialogo con i contemporanei: versi di corrispondenza nei Frag-
menta, in «Chroniques Italiennes», 2022), e ne illuminano 
aspetti particolari (Il viaggio e il ritorno: passato e presente nella 
Sen. X 2, in Petrarca e Bologna, a cura di V. Bernardi, V. Zima-
rino, Bologna 2022; Petrarca, Cola di Rienzo e la “Romana liber-
tas”, in «Atti e memorie dell’accademia galileiana di scienze 
lettere ed arti in Padova», 2024). Si è inoltre dedicato a que-
stioni relative alla biografia di Petrarca (La cerimonia della 
laurea capitolina tra storia, leggenda e iconografia, in «Petrar-
chesca», 10, 2022) e alla ricostruzione della sua biblioteca 
(La bibliothèque de Pétrarque et les origines de la Renaissance, 
in L’Invention de la Renaissance, a cura di J.M. Chatelain, G. 
Toscano, Paris, BnF Éditions, 2024).



Autrici e autori� 259

Serena Mauriello è attualmente ricercatrice post-doc pres-
so il Centre d’études supérieures de la Renaissance dell’U-
niversité de Tours con un progetto dal titolo EMPOWER: 
EMbrancing the Power Of Women in the European Renaissance 
(Marie Skłodowska-Curie Seal of Excellence 2024). È stata 
assegnista per il PRIN 2022 PoetRi: Poetesse del Rinasci-
mento. Addottorata in italianistica presso La Sapienza con 
una tesi edita per SUE nel 2025 con il titolo Rhetorica elo-
quentia armat. Evidentia e amplificatio nella prosa narrativa di 
Giovanni Boccaccio, ha condotto inoltre ricerche sulla Summa 
de arte praedicatoria di Alano da Lilla collaborando con l’In-
ternational Society for the History of Rhetoric e la Zeno 
Karl Schindler Foundation. È coautrice con Ludovica Saver-
na della monografia I manoscritti di un Gesuita dell’Ottocento: 
gli studi letterari di Francesco Manera (Cesati, 2023). Attual-
mente, si occupa della storia delle donne nel Rinascimento, 
approfondendo il loro impegno letterario, culturale e poli-
tico con un approccio testuale, storiografico e archivistico.

Matteo Petriccione ha conseguito il dottorato in studi lette-
rari presso il Dipartimento di scienze umane dell’Università 
dell’Aquila nel 2023, con una tesi dal titolo Memoria e mne-
motecnica nei Triumphi di Francesco Petrarca, tutor professo-
ressa Valeria Merola, dalla quale ha estratto due articoli sul 
rapporto tra memoria e narrazione nei Triumphi. Ha curato 
assieme a Maria di Maro il volume Il racconto della malat-
tia, atti delle sessioni parallele del convegno internaziona-
le di studi Il racconto della malattia (L’Aquila, 19-21 febbraio 
2021). Al momento è docente a contratto e assegnista presso 
l’università dell’Aquila e lavora su un progetto dal titolo Il 
Dante postunitario e la questione nazionale nell’archivio Passerini, 



260� Autrici e autori

in collaborazione con l’Accademia Petrarca di Arezzo. Inol-
tre collabora con il Prin PoetRi: Poetesse del Rinascimen-
to, responsabile del progetto professor Luca Marcozzi. Si è 
occupato del rapporto tra poesia, filosofia e medicina nel 
medioevo, del tema della memoria in Petrarca, della poesia 
spirituale di Vittoria Colonna e del dantismo postunitario.

Giada Tonetto, dottoranda in italianistica (39° ciclo, Uni-
versità Ca’ Foscari Venezia), conduce una ricerca sull’Uma-
nesimo veneto attraverso l’opera di Cassandra Fedele (super-
visor prof. Elisa Curti, co-supervisor prof. Luca Mondin). Si 
è formata sulla forma breve in diverse articolazioni, dall’e-
pistolografia umanistica alla novellistica post-boccacciana. 
Ha poi approfondito l’ambito della scrittura di donne e del-
le sue articolazioni retoriche in un soggiorno (Lent Term 
2024/2025, tutor prof. Helena Sanson) presso la University 
of Cambridge. 

Carolina Truzzi è attualmente borsista presso l’Università 
degli Studi di Bergamo. Si è addottorata all’Università di 
Padova, in cotutela con l’Université de Tours, con una tesi 
di edizione critica digitale di quattro commenti e autocom-
menti alla lirica di Torquato Tasso. I suoi interessi di ricerca 
coinvolgono anche la poesia e le opere in prosa scritte da 
donne nel Rinascimento, in particolare gli scritti agiografici 
di Lucrezia Marinella, e l’epistolografia di età moderna.



“Rifrazioni – Prospettive di italianistica” è una collana diretta da 
Paolo Rigo | Università degli Studi Roma Tre
Giovanni Pietro Vitali | Université de Versailles Saint Quentin en  
Yvelines – Université Paris-Saclay 

Fanno parte del comitato scientifico
Benedict Buono | Universidad de Santiago de Compostela
Clodagh Brook | Trinity College Dublin
Carlota Cattermole Ordóñez | Universidad Complutense di Madrid
Dino Cervigni | North Carolina University
Ursula Fanning | University College Dublin
Raffaele Giglio | Università degli Studi di Napoli “Federico II”
Christopher Kleinhenz | University of Wisconsin-Madison
Barbara Meazzi | Université Nice Sophia Antipolis
Raffaele Pinto | Universitat de Barcelona
Matthew Reynolds | University of Oxford
Carmen van den Bergh | Leiden University Centre for Arts in Society

Ultimi numeri in collana

#3 �Francesco Roncen, All’ombra e alla luce della lirica. La poesia narrativa 
in Italia tra Sette e Ottocento

#4 �Heather Webb, L’idea di persona in Dante. Corpo e identità
#5 �Paolo Rigo, «Prima etate». Studio su Petrarca e il Canzoniere
#6 �Monica Dati, «Si dovrebbe insomma pensare a dei poeti operai». L’espe-

rienza della rivista «abiti-lavoro» (1980-1993) 
#7 �Il grande lettore: Pietro Citati, a cura di Piero Boitani
#8 �Giovanni Agostino Caccia, Rime e capitoli spirituali, a cura di Bene-

dict Buono
#9 �Voci della persuasione. Scrittrici e retorica nell’Italia del Rinascimento, a 

cura di Serena Mauriello



Voci della persuasione. Scrittrici e retorica nell’Italia del Rinascimento
a cura di Serena Mauriello
introduzione di Luca Marcozzi e Serena Mauriello

direttore editoriale: Mario Scagnetti
editor: Laura Moudarres
progetto grafico e redazione: Giuliano Ferrara





V
o
ci d

ella p
ersu

asio
n
e

M
A

U
R

IELLO
 (a cu

ra d
i)

www.tabedizioni.it


	Copertina
	Rifrazioni
	Frontespizio
	Colophon
	Indice
	Introduzione
	Retorica, satira, e sovversione
	Contaminazioni verbo-visive
	Vittoria Colonna: un “exemplum”
	Persuadere alla virtù
	«Comporrai una qualche operetta e a qual raro giovine la manderai»
	«Scrivete la cagion del mio dolore»
	Tra poesia e retorica
	«Come ne’ teatri»
	Il martirio nella retorica
	Indice dei nomi
	Autrici e autori
	La collana
	Credits

